
2016/17Volume 13

Silivia Federici  
Santiago Zabala 
Igor Jovanoski
Gal Kirn 
Ana Blazheva 
Maxwell Kennel 
Felix Falczyk/
Johanna Herschel  



Journal for
Politics,
Gender and
Culture



2

This issue of IDENTITIES - Journal for Politics, Gender and Culture 
is supported by the Rosa Luxemburg Stiftung Southeast Europe

IDENTITIES - Journal for Politics, Gender and Culture  
(ISSN 1857- 8616)

Is a peer reviewed international journal that seeks to serve 
as a platform for the theoretical production of Southeastern 
Europe and enable its visibility and an opening for international 
debate with authors from both the “intellectual centers” and the 
“intellectual margins” of the world. It is particularly interested in 
promoting theoretical investigations which see issues of politic, 
gender and culture as inextricably interrelated. It is open to all 
theoretical strands, to all schools and non-schools of thought 
without prioritizing any of the canonical Masters of philosophy. 
It does not seek doctrinal consistency, but it seeks consistency 
in rigor of investigation which can combine frameworks of 
interpretation derived from various and sometimes opposed 
schools of thought. Our passion is one for topics rather than 
philosophical masters.

EXECUTIVE EDITORS
Katerina Kolozova

Žarko Trajanoski

EDITORIAL MANAGER
Artan Sadiku

ASSISTANT EDITOR
Jordan Šišovski

ADVISORY BOARD
Senka Anastasova, Judith Butler, Rosi Braidotti,  

Joan Copjec, Akis Gavrillidis, Marina Gržini},  
Jack Halberstam, Creston Davis, François Laruelle,  
Dona Kolar-Panov, Artan Sadiku, Svetlana Slapšak

DESIGN & LAYOUT
koma.mk 

EDITORIAL OFFICE
Institute of Social Sciences and Humanities - Skopje

Address: Street “20 Oktomvri”
nr.8, second floor

1000 Skopje, Macedonia
Phone/Fax: +389 2 3113 059

Email: info@identitiesjournal.edu.mk

IDENTITIES - Journal for Politics, Gender and Culture  
(ISSN 1857- 8616)

PUBLISHER 
Institute of Social 

Sciences and Humanities - Skopje,  
Street “20 Oktomvri”nr.8, second floor

1000 Skopje, Macedonia

IDENTITIES - Journal for Politics, Gender and Culture



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

3

Identities

С о д р ж и н а

5 Силвија Федеричи 
Репродукција, глобализација и  
новата војна против жените

17 Сантијаго Забала 
Анархија на херменевтиката:  
Толкувањето како витална практика

35 Игор Јованоски 
Лакло на Балканот:  
Преведувајќи го „Популистичкиот ум”  
во нелиберален политички и културен контекст

64 Гал Кирн 
Kако да се вратиме  
на партизанското сеќавање?

85 Aна Блажева  
Емоциите и политичкото:  
трансформативниот потенцијал на меланхолијата

99 Максвел Кенел 
Идентитет, онтологија, и две

135 Felix Falczyk/Johanna Herschel 
Material Für Ökonomische Erfahrung: 
Feministisches Management 

C o n t e n t s

5 Silivia Federici 
Reproduction, Globalization and the 

New War Against Women

17 Santiago Zabala 
The Anarchy of Hermeneutics: 

Interpretation as a Vital Practice

35 Igor Jovanoski 
Laclau in The Balkans: 

Translating “Populist Reason” in an  
Illiberal Political and Cultural Context.

64 Gal Kirn 
How to Return  

to Partisan Memory?

85 Ana Blazheva 
Emotions and the Political:  

The Transformative Potential of Melancholy

99 Maxwell Kennel 
Identity, Ontology, and the Two

135 Felix Falczyk/Johanna Herschel 
Material for Economic Experience: 

Feminist Management

IDENTITIES 
Journal for Politics, Gender and Culture 
Vol. 13 / 2016-2017

Copyright © Identities 2017. All rights reserved. Except for the 
quotation of short passages for the purposes of criticism and review, no 
part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, 
or transmitted, in any form or by any means, electronic, mechanical, 
photocopying, recording or otherwise, without a prior permission of 
the publisher.



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

99

Identities

Биографска белешка
Максвел Кенел е докторанд на одделот за религиозни 
студии во Универзитетот МекМастер во Хамилтон, Он-
тарио. Неговото истржување е фокусирано на врската 
помеѓу метафизиката и насилството во делата на конти-
ненталните филозофи и пацифистички теолози. Негово-
то последно дело „Пост-секуларна историја“ (“Postsecular 
History”) ќе се појави во Studies in Religion / Sciences 
Religieuses во 2017.

Вовед
Метафизиката почнува со онтологија. Преземањето 
метефизичка рефлексија е првата и најзначајна из-
ведба на онтолошка рефлексја во поглед на постап-
ката на идентификување на нешто како идентитет. 
Сепак, да се афирмира идејата дека онтологијата е 
најрпвин метафизика е контроверзно тврдење. Со 
оглед на постмодерната критика на моќта и подемот 
на постметафизичкото мислење, да се зборува по-
зитивно за метафизиката е да се одрече дека постои 
нужно и резипрочно каузален однос меѓу насил-
ството и онтологијата. Да се зборува позитивно за за 
метафизиката и онтологијата денес е да се навести 
дека метафизиката и онтологијата не мора нужно 
да се насилни или нужно да се ставаат во функција 
на насилствата на светот. Следствено, овој труд поч-
нува од претпоставката дека не секое метафизичко 

Bionote
Maxwell Kennel is a doctoral student in the department 
of Religious Studies at McMaster University in Hamilton, 
Ontario. His research focuses on the relationship between 
metaphysics and violence in the works of continental 
philosophers and pacifist theologians. His recent work on 
“Postsecular History” will appear in Studies in Religion / 
Sciences Religieuses in 2017.

Introduction
Metaphysics begins with ontology. The undertaking of 
metaphysical reflection is first and foremost an exercise 
in ontological reflection on what it means to identify a 
thing as an identity. However, to affirm the idea that 
ontology is first-metaphysics today is a controversial 
claim. Given the postmodern critique of power and the 
rise of postmetaphysical thinking, to speak positively 
of metaphysics is to deny that there is a necessary or 
reciprocally causal relationship between violence and 
ontology. To speak positively of metaphysics and ontology 
today is to suggest that metaphysics and ontology need 
not be violent nor necessarily lend themselves to the 
violences of the world. Accordingly, the present work 
begins from the assumption that not all metaphysical 
thinking is violent, and further assumes that the best 
critique of the violent aspects of metaphysical thinking 

Максвел 
Кенел Идентитет,  

онтологија,  
и две

Maxwell  
Kennel Identity,  

Ontology,  
and the Two



10
0

мислење е насилно, а понатаму претпоставува дека 
најдобрата критика на насилните аспекти на мета-
физичката мисла може да се пронајде во обновени-
от интерес во онтолошкиот идентитет и постојаното 
иследување од областа на метафизиката.1

Во движењето од метафизичкото мислење кон пост-
метафизичко мислење повикани сме да го остави-
ме зад себе логоцентризмот наследен од антички-
те Грци. За Дерида, на пример, еден начин на кој 
грчкиот корен на метафизиката резултирал со на-
силни начини на мислење е преку неговиот доми-
нантен акцент на истоветноста (sameness) и сингу-
ларноста (singularity). За да се оддалечи од ова на-
силство на сингуларноста, Дерида гледа кон Леви-
нас, и Левинас гледа отаде битието кон распадот на 
битието, кон една мисла што „повикува на етички 
однос - ненасилен однос кон бесконечното, како бес-
конечно друго, кон Другиот - како единствено спо-
собно за отворање на просторот на трансцеденцијата 
и за ослободување на метафизиката.”2 Токму оваа 
реинскрипција на етиката за ненасилството во кон-
цептот на онтолошкиот идентитет овој труд ја следи 
преку систематска десингуларизација на онтолош-
киот идентитет - десингуларизација што не се обиду-
ва да го фрагментира идентитетот, туку попрво сака 

1	 Видете Jean Grondin’s Introduction to Metaphysics каде што 
тој тврде дека, помеѓу останатото дека е „невозможно, да се 
надмине метафизиката без нејзино претпоставување.“ Jean 
Grondin, Introduction to Metaphysics: From Parmenides 
to Levinas. Trans. Lukas Soderstrom (Chicago, University of 
Chicago Press, 2012), xviii. Видете исто: Gianni Vattimo, Of 
Reality: The Purposes of Philosophy. Trans. R. T. Valgenti 
(New York: Columbia University Press, 2016), 121-146.

2	 Jacques Derrida, “Violence and Metaphysics: An Essay on the 
Thought of Emmanuel Levinas” in Writing and Difference. 
Trans. Alan Bass (Chicago: University of Chicago Press, 1978), 
83.

can be found through a renewed focus on ontological 
identity and the continued study of metaphysics.1

In the movement from metaphysical thinking to 
postmetaphysical thinking we are urged to leave behind 
the logocentrism inherited from the ancient Greeks. For 
Derrida, for example, one way in which the Greek root of 
metaphysics has resulted in violent ways of thinking is by 
its dominating emphasis on sameness and singularity. In 
order to move beyond this violence of singularity Derrida 
looks to Levinas, and Levinas looks beyond being to the 
dismantling of being, toward a thought that “calls upon 
the ethical relationship – a nonviolent relationship to 
the infinite as infinitely other, to the Other – as the only 
one capable of opening the space of transcendence and 
of liberating metaphysics.”2 It is this reinscription of 
the ethics of nonviolence into the concept of ontological 
identity that this work pursues through a systematic 
desingularization of ontological identity in light of its 
many others – a desingularization that does not seek to 
fragment identity, but rather seeks to show its form as 
something radically in-between.3

1	 See Jean Grondin’s Introduction to Metaphysics in which 
he argues, among other things, that “it is impossible to 
surpass metaphysics without presupposing it.” Jean Grondin, 
Introduction to Metaphysics: From Parmenides to Levinas. 
Trans. Lukas Soderstrom (Chicago, University of Chicago 
Press, 2012), xviii. See also Gianni Vattimo, Of Reality: The 
Purposes of Philosophy. Trans. R. T. Valgenti (New York: 
Columbia University Press, 2016), 121-146.

2	 Jacques Derrida, “Violence and Metaphysics: An Essay on the 
Thought of Emmanuel Levinas” in Writing and Difference. 
Trans. Alan Bass (Chicago: University of Chicago Press, 1978), 
83.

3	 Much like the idea of metaphysics itself, the idea that ontology 
is first metaphysics is also contested. In particular, Levinas 
critiques ontology for its insensitivity towards alterity, while 
affirming the critical goals of metaphysics. He writes that 

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

10
1

Identities

да ја покаже неговата форма како нешто радикално 
по-меѓу (in-between).3

Овој труд ги промислува основните онтолошки кон-
цепти (како што се идентитетот и тоталитетот), по-
тоа ги истражува начините на кои идентитетот се 
индивидуира [is individuated] (како се создава иден-
титетот). Примарна грижа на овој труд е да се раз-
вие онтолошки концепт за идентитет врз основа на 
односот меѓу-две, иако заклучоците може да имаат 
импликации и за други политички и етички обла-
сти на истражување. За целите на овој труд, изразот 
„индивидуација“ се однесува на тековната работа на 
идентификација и индивидуализација. Бидувајќи 
секогаш во процес на индивидуација, идентитетот 
не се потпира врз сингуларноста, но постојано, и тоа 
со право, се вознемирува од неговите многу друго-
сти, вклучително и односот меѓу деловите од него-
вата внатрешно поделена структура, како и одно-
сот помеѓу идентитетот и поголемиот метафизички 
контекст на мноштвото и разликата што го консти-
туираат светот кој го опкружува на перцепирачки-
от и толкувачкиот субјект. Идентитетот е утврден 
и конституиран преку процесот на индивидуација, 
кој самиот се врши преку работата на поделбата, 
која не само што ги дели работите една од друга, 
туку, исто така, поставува една ствар против друга. 
Како резултат на тоа, идентитетите се самонаруше-

3	 Слично како и самата идејата за метафизиката, идејата 
дека онтологијата е прва метафизика исто така е 
предизвикана. Особено Левинас ја критикува онтологијата 
за нејзината нечувствителност кон различноста, додека 
ги потврдува критичките цели на метафизиката. Тој 
пишува дека онтологијата „го сведува друтиот на ист“ и 
дека метафизиката е „добредојде на другиот од истото.“ 
Emmanuel Levinas, Totality and Infinity: An Essay on 
Exteriority. Trans. Alphnso Lingis. (Pittsburgh, PA: Duquesne 
University Press, 1969), 42-43.

This study examines the basic ontological concept of 
identity and inquires into the ways in which identity is 
individuated. The primary concern of this study is to 
develop an ontological concept of identity based upon 
the relationship between-two, although its conclusions 
may well have implications for other political and 
ethical areas of inquiry. For the purposes of this work, 
the term “individuation” refers to the ongoing work 
of identification and individualization. Being always 
in the process of individuation, identity does not rest 
in singularity, but is constantly and rightly disturbed 
by its many others, including the relation between 
the parts of its internally divided structure, and the 
relation between identity and the greater metaphysical 
context of multiplicity and difference that constitute the 
world surrounding the phenomenologically perceiving 
and hermeneutically interpreting subject. Identity 
is determined and constituted through a process of 
individuation, which itself is carried out by the work of 
division which not only divides one thing from another, 
but also sets one thing against another in a mutual 
agonism. Consequently, identities are self-disturbed 
precisely because the ongoing process of individuation 
at minimum permits, and at maximum encourages the 
interior contradictions manifested in the conflict of the 
different aspects of an identity, as well as the identity 
crises brought about by the confrontations that occur 
between an identity and the surrounding multiplicity 
of heterogeneous objects, ideas, institutions, narratives, 
and individuals that constitute the world at large. This 
means that the multiplicity of differentiated identities 
in the world are not problems for individuation in a 

ontology “reduces the other to the same” and that metaphysics 
is “the welcoming of the other by the same.” Emmanuel 
Levinas, Totality and Infinity: An Essay on Exteriority. Trans. 
Alphnso Lingis. (Pittsburgh, PA: Duquesne University Press, 
1969), 42-43.



10
2

ни токму поради тоа што продолжителниот процес 
на индивидуација во најмала мерка дозволува, во 
најголема мера, ги охрабрува внатрешните против-
речности што се манифестирани во конфликтот на 
различните аспекти на идентитетот, како и кризата 
на идентитет, изведена со конфронтациите што се 
јавуваат помеѓу идентитетот и околното мноштво 
хетерогени објекти, идеи, институции, наративи, и 
поединци кои се дел од светот во целина. Ова значи 
дека мноштвото на диференцирани идентитети во 
светот не се проблеми за индивидуацијата во строго 
негативна смисла, како идентитетот да би можел да 
се постигне или зацврсти со одземање на сета раз-
лика или другост или релација. Наместо тоа, светот 
на појавите и искуството, така одреден од релациите 
на разликата и другоста, е витален дел на процесот 
на индивидуализација. И покрај тоа што мноштвото 
на разликите во светот се примарни за секој посебен 
идентитет, општиот поим на самиот идентитет, се-
пак, е втемелен врз оваа другост. Другоста, која ја на-
рушува и постојано ја проблематизира работата на 
индивидуцијата е составен дел на истиот тој процес 
на индивидуација. Кога се разгледува во контекст на 
нејзината неопходна врска и со двојната структура 
на самите идентитети и со позадината на мноштвото 
и различноста, индивидуацијата иницира сопствено 
самонарушување и ги содржи сопствените надразну-
вачи, осигурувајќи го на своето постојано одвивање 
и развој.

Индивидуација е процесот чијшто производ е иден-
титетот, иако овој труд се обидува да ја оспори токму 
мислата дека идентитетот некогаш завршува со сво-
ите процеси на индивидуација. Самиот идентитет не 
е сингуларен. Идентитетот, укажувајќи на степенот 
на сеопфатност или затворање, не е битие во-едно 
[being at-one], попрво тоа е постанување како-еден 
[becoming as-one]. Додека популарниот концепт на 

strictly negative sense, as if identity could be achieved 
or solidified by the foreclosure of all difference or 
otherness or relation. Instead, the world of appearance 
and experience, so defined by relations of difference and 
alterity, is a vital part of the process of individuation. 
Although the multiplicity of differences in the world are 
anterior to any particular identity, the general notion 
of identity itself is nonetheless premised upon this 
otherness. The otherness that disrupts and continually 
problematizes the work of individuation is a constitutive 
part of that same process of individuation. When 
considered in the context of its necessary relationship 
with both the double structure of identities themselves 
and the background of multiplicity and difference, 
individuation initiates its own self-disruption and 
contains its own irritants, ensuring its continual 
unfolding and development.

Individuation is the process of which identity is the 
product, although the thought that an identity is ever 
finished with its process of individuation is precisely 
what the present text seeks to dispute. Identity itself is not 
singular. Identity, indicating a degree of encompassing 
or enclosure, is not a being at-one, rather it is becoming 
as-one. While the popular concept of being is often 
understood as something singular and unchanging, upon 
critical reflection the characteristics of becoming have 
revealed more about the essential structure of identity by 
challenging the static connotations of terms like essence 
and structure. However, both the stability of being and 
the dynamism of becoming remain vital determiners for 
ontologies of identity precisely because of the interplay 
between static fixity and unfolding development that 
the two terms initiate. Wrought with inconsistent and 
immeasurable proportions of excess and lack, gain and 
loss, potentiality and actuality, futurity and historicity, 
identity – this fundamental ontological concern – is 
never only one. Instead, identity is always already (at 

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

10
3

Identities

битие често се разбира како нешто сингуларно и не-
променливо, по едно критичко промислување, кон-
цептот настанување открива повеќе за суштинската 
структура на идентитетот преку оспорување на ста-
тичките конотации на изрази како суштина и струк-
тура. Сепак, и стабилноста на битието и динамизмот 
на настанувањето остануваат витални определи-
тели за онтологиите на идентитетот токму поради 
интеракцијата помеѓу статичката непроменливост 
и разоткривачкиот развој што овие два израза ги 
иницираат. Ковано со неконзистентни и немерли-
ви размери на вишок и недостиг, добивка и загуба, 
потенцијалност и постојност, идност и историчност, 
идентитетот - оваа базична онтолошка грижа - ни-
когаш не е само една. Наместо тоа, идентитетот е 
секогаш веќе (најмалку) две. Ова е аксиомата врз 
која овој труд продолжува, започнувајќи со крити-
ка на сингуларниот идентитет и продолжувајќи кон 
метафизиката на бинарните релации, а потоа кон 
односот помеѓу-две, кон кој ќе реферираме како 
„категоријата на Двете,” или едноставно, „Двете.”4

Првата задача за сегашната теорија на индивидуација 
е да се десингуларизира идентитетот, разбирајќи 
дека начинот на десингуларизација потребен за 
индивидуација не од таков вид што би побегнал 
целосно од сингуларноста за да се скрие во мношт-
вото, туку, напротив, десингуларизацијата мора да 
го разбере идентитетот ниту како исклучиво сингу-
ларен ниту чисто како мноштво (за секоја од нив е 

4	 Mladen Dolar, “One Divides into Two” E-Flux. Volume 
33 (March 2012). Во овој есеј, Долар пишува за 
предсократовското потекло на Едното и Двете, и ги 
истражува математичките, политичките и онтолошките 
аспекти на маоистичкиот слоган „Едното се дели во Два, 
Два не се спојува во Едно.“ Наместо да следи од оваа 
изјава и импликациите како оригинарно Едно, овој труд 
претпоставува и тврди дека Едното веќе е Две. 

least) two. This is the axiom from which this inquiry 
proceeds, beginning with the critique of singular identity 
and proceeding to the metaphysics of the binary relation 
and then to the relationship between-two, which we 
will refer to as “the category of the Two,” or simply “the 
Two.”4

The first task for the present theory of individuation is 
to desingularize identity, understanding that the kind of 
desingularization necessary for individuation is not the 
sort that would run away from singularity entirely and 
take refuge in multiplicity, but instead, desingularization 
must understand identity as neither purely singular nor 
purely multiple (for each of these is yet another kind of 
singularity). Individuation then, refers to the manner 
in which identities are divided out of the totality and 
multiplicity of being, and into a state of being as-one. 
Identity becomes itself via the process of individuation, 
but never finally becomes a pure singularity (a being 
at-one). Instead, individuation results in the troubled 
singularity of identity (a becoming as-one), and this 
‘result’ still cannot be considered to be a final product 
that usurps its process, without betraying identity to the 
violences of reduction, singularization, essentialization, 
anachronism, exoticization, and totalization.5 
Appropriately then, individuation is where we will begin, 

4	 See Mladen Dolar, “One Divides into Two” E-Flux. 
Volume 33 (March 2012). In his essay Dolar writes of the 
presocratic origins of the One and the Two, and explores the 
mathematical, political, and ontological aspects of the Maoist 
slogan “One divides into Two, Two doesn’t merge into One.” 
Instead of following specifically from this statement and it 
implication of an originary One, the present work assumes and 
asserts that the One is already Two.

5	 I address these ontological violences elsewhere in two 
presentations: “A Proposal for Nonviolent Metaphysics: 
Examining Ontological Violence,” (TMTC/CMU, 2014), and 
“Thinking Through Nonviolence” (Skylight, 2016).



10
4

уште еден вид на сингуларност). Индивидуацијата, 
тогаш, се однесува на начинот на кој идентитети-
те се подвоени од тоталитетот и мноштвото на би-
тието, и во состојба на битието како-едно (being 
as-one). Идентитетот настанува преку процесот на 
индивидуација, но никогаш конечно не станува чи-
ста сингуларност (битие при-едно) [a being at-one].
Наместо тоа, индивидуацијата резултира во пробле-
матичната сингуларност на идентитетот (станување 
како-еден [becoming as-one]), и овoj „резултат” сè 
уште не може да се смета за финален производ, кој 
ќе ги узурпира сопствените процеси, без предав-
ство на идентитетот на насилствата на редукцијата, 
сингуларизацијата, есенцијализацијата, анахро-
низмот, егзотицизацијата [exoticization] и тотали
зацијата.5 Соодветно тогаш, ќе започнеме од 
индивидуацијата, идентитетот ќе биде нашата 
траекторија, а категоријата на Двете е местото каде 
ќе пристигнеме, и сето тоа имајќи предвид дека во 
поширокиот интерес на оваа студија е истовремено 
и битието на идентитетот и идентитетот на битието.

Идентитет
Во својата книга Себеси како друг, Пол Рикер (Paul 
Ricoeur) ја истражува двосмисленоста на идентите-
тот преку подвлекување разлика меѓу ипсе-иденти-
тет и идем-идентитет [ipse/idem].6 Од една страна, 
за идем-идентитетот „постојаноста со време го вос-
тановува највисокиот ред, на кој ќе му се спротив-
стави она што се разликува, во смисла на промена 

5	 За онтолошкото насилство имам пишувано во следните 
презентации: “A Proposal for Nonviolent Metaphysics: 
Examining Ontological Violence,” (TMTC/CMU, 2014), and 
“Thinking Through Nonviolence” (Skylight, 2016).

6	 Paul Ricoeur, Oneself as Another. Trans. Kathleen Blamey 
(Chicago: University of Chicago Press, 1992), 2.

identity will be our trajectory, and the category of the 
Two will be where we will land, all while keeping in mind 
that the broader concern of this study is simultaneously 
for the being of identities and the identity of being.

Identity
In his book Oneself as Another Paul Ricoeur explores 
the equivocity of identity by drawing a distinction 
between ipse-identity and idem-identity.6 On one hand, 
for idem-identity “permanence in time constitutes 
the highest order, to which will be opposed that which 
differs, in the sense of changing or variable.”7 On 
the other hand, ipse-identity “implies no assertion 
concerning some unchanging core of the personality.”8 
For Ricoeur idem-identity corresponds to sameness, 
while ipse-identity corresponds to selfhood, and this 
distinction necessarily resists the conflation of the two.9 
Sameness is fundamentally distinct from that which is 
“other, contrary, distinct, diverse, unequal, inverse,” 
while selfhood is the focus of Ricoeur’s title “Oneself 
as Another.”10 The distinction between these two kinds 
of identity assists Ricoeur in developing his concept of 
identity summarized in the statement: “oneself inasmuch 
as being other.”11 This formulation indicates that identity 
relies upon that which it is not, but the exact nature of 
this reliance is unique in Ricoeur’s work. For Ricoeur, 
ipse-identity “involves a dialectic complementary to that 
of selfhood and sameness, namely the dialectic of self 
and other than self.”12 Through this dialectic Ricoeur 

6	 Paul Ricoeur, Oneself as Another. Trans. Kathleen Blamey 
(Chicago: University of Chicago Press, 1992), 2.

7	 Ibid.

8	 Ibid.

9	 Ibid.

10	 Ibid., 3.

11	 Ibid.

12	 Ibid.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

10
5

Identities

или променлива [варијабла].”7 Од друга страна, ип-
се-идентитетот „имплицира дека нема тврдење во 
врска со некое непроменливо јадро на личноста.”8 
За Рикер идем-идентитетот одговара на истоветно-
ста [sameness], додека ипсе-идентитетот одговара на 
себноста [selfhood], а оваа разлика нужно се противи 
на спојување на двете.9 Истоветноста е фундамен-
тално различна од она што е „и друго, спротивно, 
различно, разнолично, нееднакво, инверзно”, доде-
ка себноста е во фокусот на наслобот на Рикер “Се-
беси како друг.”10 Разликата помеѓу овие два вида на 
идентитет му помага на Рикер во развојот на негови-
от концепт на идентитет сумиран во исказот: „себеси 
доколку се биде друг.”11 Оваа формулација покажува 
дека идентитетот се потпира на она што не е, но точ-
ната природа на таа зависност е уникатна во рабо-
тата Рикер е. За Рикер, ипсе-идентитетот „вклучува 
дијалектика комплементарна на онаа на себност и 
истост, односно дијалектиката на себе и другите од 
себе.”12 Преку оваа дијалектика, Рикер покажува како 
другоста е од витално значење за индивидуацијата 
на идентитетите, наведувајќи дека „себност на себе 
ја подразбира другоста до таков интимен степен што 
не може никој да се замисли без друг.”13

И покрај фактот дека фокусот на Рикер е на личниот 
и наративниот идентитет, отколку на онтолошкиот 
идентитет со кој се занимава овој труд, остануваат 
важни и неговата разлика помеѓу ипсе и идем иден-
титет и неговото тврдење дека другоста е правилно 

7	 Ibid.

8	 Ibid.

9	 Ibid.

10	 Ibid., 3.

11	 Ibid.

12	 Ibid.

13	 Ibid.

shows how otherness is vital to the individuation of 
identities, stating that “the selfhood of oneself implies 
otherness to such an intimate degree that one cannot be 
thought of without the other.”13

Despite the fact that Ricoeur’s focus is on personal 
and narrative identity, rather than on the abstract 
ontological identity that concerns the present study, 
both his distinction between ipse and idem identity and 
his assertion that otherness is properly constitutive of 
identity, remain metaphysically important. In order to 
explore “the correlation between the self and the other 
than self,” Ricoeur examines the hermeneutics of self-
reflection, the dialectic of selfhood and sameness, and 
the dialectic of selfhood and otherness.14 This threefold 
concern structures the whole inquiry initiated in Oneself 
as Another, leading Ricoeur through various ethical 
and political reflections. However, we will maintain 
a restrictive focus on the ontological ramifications of 
Ricoeur’s distinctions.

Oneself as Another begins with a chapter on selfhood 
in which Ricoeur examines the linguistic determinations 
of self-identity. Ricoeur writes of “identification” as 
the ability to make one thing “apparent to others, 
amid a range of particular things of the same type, of 
which one we intend to speak.”15 Through the act of 
identifying-reference we distinguish one identity from 
another, and we thereby “consider it as an indivisible 
example within a species.”16 Betraying his hermeneutic 
and linguistic predilections, Ricoeur states that it is 
language that “contains specific connecting units that 

13	 Ibid.

14	 Ibid., 16. 

15	 Ibid., 27.

16	 Ibid.



10
6

конститутивна за идентитетот. Со цел да ја истражи 
„корелацијата меѓу себе и со другите од себе,” Рикер 
ја проучува херменевтиката на само-рефлексијата, 
дијалектиката на себноста и истоста, и дијалектиката 
на себноста и другоста.14 Оваа тројна загриженост 
структурира цела една истрага иницирана во Себе-
си како друг, што го изведува Рикер преку различни 
етички и политички рефлексии. Сепак, ние ќе зад-
ржиме рестриктивен фокус на онтолошките после-
дици на Рикеровите дистинкции.

Себеси како Друг започнува со поглавјето за себно-
ста во кое Рикер ги проучува јазичните определби на 
себе-идентитет. Рикер пишува за “идентификација” 
како за способност да се направи една работа „вид-
лива за другите, во услови на голем број на одредени 
работи од ист тип, од кои само за едната имаме на-
мера да зборуваме.”15 Преку актот на идентификаци-
ската-референтност [identifying-reference] правиме 
разлика меѓу еден и друг идентитет, и, со тоа, „го сме-
таме како неделив пример во рамките на еден вид.”16 
Напуштајќи ги своите херменевтички и јазични пре-
ференции, Рикер вели дека јазикот е оној што „сод-
ржи специфични единици на поврзување што ни до-
зволуваат да ги разликуваме индивидуите.”17 Рикер 
вели дека „индивидуализација” е заедничка за сите 
јазици, и дека тоа што е заедничко за сите јазици е 
„работа” на индивидуализација, а не на “резултат.”18 
Спротиставувајќи ја индивидуализацијата на опера-
циите на класификацијата и на предикацијата, Ри-
кер вели дека „се индивидуализираме само ако се 

14	 Ibid., 16.

15	 Ibid., 27.

16	 Ibid.

17	 Ibid.

18	 Ibid.

allow us to designate individuals.”17 Ricoeur states that 
“individualization” is common to all languages, and 
what is common to all languages is the “operation” of 
individualization rather than its “result.”18 Contrasting 
individualization with the operations of both classification 
and predication, Ricoeur states that “we individualize 
only if we have conceptualized.”19 Emphasizing the 
singularizing intentions of individualization, Ricoeur 
writes that “to designate one and only one individual is 
the individualizing intention.”20 This statement tells us 
that Ricoeur’s placement of otherness within identity 
is not the inscription of the other itself into the identity 
itself, but the location of the necessary otherness 
needed to designate an identity into the process of 
individualization. Correspondingly, Ricoeur writes that 
the “minimal otherness that is required designates this 
element of the class, but not the rest of the class. A single 
one set off from all the others.”21 

Later in the first chapter of Oneself as Another, Ricoeur 
critiques the way in which “the logical force of the same 
eclipses that of the self” by asserting that “there is no 
self alone at the start; the ascription to others is just as 
primitive as the ascription to oneself.”22 This statement 
reveals two things about Ricoeur’s concept of identity. 
The first is that unity and self-equality ultimately 
condition Ricoeur’s notion of identity more than the 
forces of contradiction or interior division, and the 
second is that otherness is linked to the act of recognition 
in Ricoeur’s notion of identity. The “as” in Oneself as 
Another does not indicate that oneself contains another 

17	 Ibid.

18	 Ibid.

19	 Ibid., 28.

20	 Ibid.

21	 Ibid., 29.

22	 Ibid., 37 and 38.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

10
7

Identities

имаме конципирано.”19 Нагласувајќи ги сингулари-
зирачките намери на индивидуализацијата, Рикер 
вели дека „да се назначи еден и само еден поединец 
е намерата на индивидуализацијата.”20 Оваа изјава 
ни кажува дека Рикеровото поставување на друго-
ста во идентитетот не е впишување на другиот во 
самиот идентитет, но локацијата на нужната по-
требна за да се определи идентитетот во процесот на 
индивидуализација. Соодветно, Рикер пишува дека 
„минимална другост што е потребна го означува овој 
елемент на класата, но не и остатокот на класата. 
Еден сет од нив подалеку од сите други.”21 

Понатаму во продолжение на првата глава на Себеси 
како Друг, Рикер го критикува начинот на кој „ло-
гичката сила на истото ја затскрива силата на себ-
носта,” тврдејќи дека „нема себност уште ни од са-
миот почетокот, припишувањето на другите е исто 
така примитивно како и припишувањето на самите 
себе.”22 Оваа изјава открива две работи во врска со 
концептот на идентитетот на Рикер. Првата е дека 
единството и себееднаквоста на крајот го условува 
рикеровиот поим на идентитетот повеќе од сили-
те на контрадикцијата или внатрешната поделба, 
а втората е дека другоста е поврзана со чинот на 
признавање во поимот на идентитет кај Рикер. Она 
„како” во Себеси како Друг не значи дека во самиот 
себе се содржи друг, но дека себеси се потпира врз 
другиот како поединец или серија на поединци, а 
на другоста како принцип на разликата што се става 
себе во однос кон мноштвото. Рикеровите увиди за 
себеидентитетот се секако важни во развојот на оваа 
онтологијата на идентитетот, но тие не се доволни за 

19	 Ibid., 28.

20	 Ibid.

21	 Ibid., 29.

22	 Ibid., 37, и 38.

but that oneself relies fundamentally upon the other as 
an individual or series of individuals, and on otherness 
as a principle of distinction that places the one in relation 
to the many. Ricoeur’s insights about self-identity are 
certainly important in the development of the present 
ontology of identity, but they are not sufficient for an 
ontology of identity that gives due credence to the role of 
the Two. The way in which Ricoeur’s concept of identity 
is important is explained below through an examination 
of the role of recognition in individuation (drawing upon 
the work of Alexander Garcia Düttmann), and the way 
in which Ricoeur’s work is not enough is evident in the 
presence of non-identity within identity (as explored 
below with reference to the work of Theodor Adorno).

Identity and Recognition
In his book Between Cultures: Tensions in the Struggle 
for Recognition, Alexander Garcia Düttmann draws 
upon the Hegelian idea of recognition and writes of the 
role of recognition in the individuation of identities, 
understanding identity as a concept that ranges from 
the personal to the cultural (and by extension from 
the singular to the multiple).23 Düttmann writes of 
recognition in the context of both the individual person 
and intercultural communication, but his reflections on 
the concept of recognition in the first chapter of his book 
have major consequences for the ontological status of the 
concept of identity. Considering the role of recognition 
in the formation of personal identity in particular, 
Düttmann writes that recognition corresponds with 
a claim to identity: “Someone wants to be recognized 
as this or that because he or she claims to be this or 

23	 Hegel’s recognition certainly underpins Düttmann’s 
description throughout Between Cultures, and is a significant 
example of the dialectic of self and other that is common 
to Ricoeur, Adorno, and Düttmann. Cf. G.W.F. Hegel, 
Phenomenology of Spirit. Trans. A.V. Miller (London: Oxford 
University Press, 1977), 111-119.



10
8

онтологија на идентитет што ќе се има верба во уло-
гата на Два. Начинот на кој концептот на идентитет 
на Рикер е важен е објаснет подолу преку испитување 
на улогата на препознавање во индивидуацијата 
(надоврзувајќи се на работата на Александар Гарсија 
Датман [Alexander Garcia Düttmann]), како и за начи-
нот на кој работата на Рикер не е доволна е очигле-
ден во присуството на не-идентитетот во рамките на 
идентитетот (како што е истражено подолу во врска 
со работата на Теодор Адорно [Theodor Adorno]).

Идентитет и признанија
Во својата книга Меѓу две култури: Тензиите во 
борбата за признавање (Between Cultures: Tensions 
in the Struggle for Recognition), Александар Гарсија 
Датман (Alexander Garcia Düttmann) пишува за уло-
гата на признавање во индивидуацијата на иден-
титетите, разбирајќи го идентитетот како концепт 
што се движи од личното кон културното (и со 
проширување од сингуларното кон мноштвото).23 
Датман пишува за признавање во контекст и на ин-
дивидуата и на интеркултурната комуникација, но 
неговото размислување за концептот на признавање 
во првото поглавје од неговата книга има големи по-
следици за онтолошкиот статус на концептот на иден-
титетот. Имајќи ја предвид улогата на признавање 
(recognition) особено во формирањето на личниот 
идентитет, Датман пишува дека признавањето коре-
спондира со тврдење за идентитет: “Некој сака да 
биде признаен како ова или она, зашто тој или таа 

23	 Хегеловото сеќавање е во позадината на Датмановиот 
опис преку Between Cultures, и е особен пример на 
дијалектиката за себноста и другоста што главно е 
заедничко за Рикер, Адорно и Датман. Cf. G.W.F. Hegel, 
Phenomenology of Spirit. Trans. A.V. Miller (London: Oxford 
University Press, 1977), 111-119.

that.”24 For Düttmann the justification of recognition in 
response to that claim can be that of accomplishment 
or belonging, in the contexts of a culture, tradition, or 
community.25 He writes that,

Recognition must consequently establish and  
confirm an identity. By constituting and authenti
cating an identity, recognition is meant to incorporate 
a contingent I into the community of a deeply rooted 
We, a We firmly anchored and clearly positioned. 
The one who recognizes is both a witness and a 
producer. He belongs to a presupposed community 
or society which must first be formed by recognition. 
But recognition never forms such a society or 
community, given that the very moment it tries to 
unite what it produces and what it witnesses, what it 
produces in what it witnesses and what it witnesses 
in what it produces, it must indicate its own splitting 
into reception and spontaneity, confirmation and 
establishment, witnessing and producing.26

For Düttmann, recognition takes on a series of double 
forms, each of which demonstrate the impossibility of 
the total completion of identity while retaining moments 
of completion within its unfolding. The double forms of 
recognition include establishment and confirmation, 
the I and the We, production and witnessing, unifying 
and splitting, and performance and constitution.27 
Amidst its “double heterogeneous function and its 
double heterogeneous effect,” recognition exhibits a 
“destabilizing double character” that indicates “the 
simultaneity of irreconcilable features” and the “tension 

24	 Alexander García Düttmann, Between Cultures: Tensions in 
the Struggle for Recognition. Trans. Kenneth B. Woodgate 
(London: Verso, 2000), 3.

25	 Ibid.

26	 Ibid.

27	 Ibid., 4.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

10
9

Identities

тврди дека е ова или она.”24 За Датман оправданоста 
на признавањето во одговор на тоа тврдење може да 
биде реализацијата или припадноста, во контекст на 
една култура, традиција, или заедница.25 Тој пишува 
дека,

Како резултат на тоа признавање мора да воспо-
стави и потврди идентитет. Со конституирањето 
и автентикацијата на идентитетот, признавањето 
има за цел да го вклучи контингентното Јас во 
заедницата на длабоко вкоренетото Ние, Ние 
кое е цврсто втемелено и јасно поставено.Оној 
што признава е и сведок и произведувач. Тој 
припаѓа на претпоставената заедницата или оп-
штеството што мора првин да биде формирано 
преку признавање. Но, признавањето никогаш 
не создава такво општество или заедница, со 
оглед дека во моментот кога се обидува да го 
обедини она што го произведува со она што го 
сведочи, она што го произведува во она што го 
сведочи и што го сведочи во она што го произ-
ведува, тоа мора да го наведе својата поделба на 
прием и спонтаност, потврда и востановување, 
сведочење и производство.26

За Датман, признавањето презема серија на двојни 
форми, од кои секоја ја покажува неможноста на 
вкупно довршување на идентитетот додека ги зад-
ржува моментите на довршување во рамките на 
својот развој. Двојните форми на признавање вклу-
чуваат воспоставување и потврда, Јас и Ние, произ-
водство и сведоштво, обединување и поделба, како и 

24	 Alexander García Düttmann, Between Cultures: Tensions in 
the Struggle for Recognition. Trans. Kenneth B. Woodgate 
(London: Verso, 2000), 3.

25	 Ibid.

26	 Ibid.

of a being-not-one.”28 Essential to identity, the concept 
and act of recognition itself “is not one because it cannot 
be identified and determined as this or that act.”29 
Furthermore, it is not only the act of recognition that 
is not-one (having been thrown ‘off balance’ by the 
unforeseeable openness of the future), but also, that 
which is recognized (the identity) is not-one. Düttmann 
writes that “that which is to be recognized is not itself; 
it is neither a contingent and isolated I, nor does it 
belong to a stable We. Yet only if it is not itself, only if 
it is not-one, only if it is at odds with itself, can it claim 
recognition.”30 

The way in which recognition links the I of identity 
with the We of identity-with-otherness accords 
with Ricoeur’s inscription of otherness in the 
process of individualization, although Düttmann’s 
desingularization of identity through recognition takes 
a step further than Ricoeur’s still-too-unified concept 
of identity. Düttmann writes that “Aiming for identity, 
recognition brings about non-identity and is brought 
about by non-identity.”31 The use of this terminology is 
testament to the debt that Düttmann owes to Adorno, 
whom he cites often throughout Between Cultures. 
This connection to Adorno is evident when Düttmann 
writes that “that which is to be recognized never simply 
remains in its being or becoming as a self-same entity, 
an identity identical to itself.”32 This means that identity 
is, only insofar as it is individuated through recognition. 
In recognition there are always two: that which is 
recognized (the identity that is individuated), and that 
which recognizes (the individual who individuates). The 

28	 Ibid.

29	 Ibid.

30	 Ibid., 5.

31	 Ibid. [Italics in original]

32	 Ibid., 6. 



11
0

ефикасноста и конституција.27 Среде својата „двојно 
хетерогена функција и нејзиниот двоен хетероген 
ефект,” признанието покажува „дестабилизирачки 
двоен карактер” што означува „симултаност на не-
помирливи особини” и „тензија на битие-не-некој 
(being-not-one).”28 Од суштинско значење за иденти-
тетот, концептот и самиот чин на признавање „не е 
еден затоа што не може да се идентификува и да се 
определува како овој или оној чин.”29 Покрај тоа, не 
е само чинот на признавање дека не-еден (not-one) 
(бидувајќи изместени „од рамнотежа“од страна на 
непредвидлива отвореност на иднината), но, исто 
така, она што е признато (идентитетот) е не-еден 
(not-one). Датман пишува дека „она што треба да се 
признае, не е само по себе; тоа не е ниту контингент-
но ниту изолирано Јас, ниту пак припаѓа на стабил-
но Ние. Сепак, само ако самото не е само себе, ако 
тоа е не-еден (not-one), само ако тоа е во спротивност 
со себе, може да тврди признавање.“30

Начинот на кој признавањето го поврзува Јас 
од идентитетот со Ние на другоста соодветству-
ва со Рикеровиот натпис на другоста во про-
цесот на индивидуализација, иако датмано-
вата десингуларизација на идентитетот преку 
признавање прави еден чекор понатаму од уште пре 
унифицираниот концепт на идентитетот на Рикер. 
Датман пишува дека „Целејќи кон идентитетот, 
признавањето доведува не-идентитет и е изведе-
но од страна на не-идентитет.”31 Користењето на 
оваа терминологија е наследство на долгот на Дат-
ман кон Адорно, кого тој го наведува често во дело-

27	 Ibid.,4.

28	 Ibid.

29	 Ibid.

30	 Ibid., 5.

31	 Ibid. [италик во оргинал]

act of individuation in recognition wholly conditions the 
identity that is recognized, and this conditioning occurs 
so severely that even identities conceived of in abstraction 
are not merely determined by the double structure of 
recognition, but they are that double structure. In this 
way, Düttmann demonstrates that the Two structures 
identity from its initial recognition onward.

Identity and Nonidentity
Appropriate to Düttmann’s concept of recognized 
identity, the work of Theodor Adorno directly addresses 
this double inner character of identities. Adorno 
approaches the concept of identity by distinguishing 
between identity and nonidentity, while simultaneously 
emphasizing the place of nonidentity within identity. 
In Negative Dialectics Adorno critiques treatments of 
identity that diminish the unthought inner dynamic of 
nonidentity, calling this over-singularizing tendency 
‘identitarian.’ For Adorno, identity unfolds through 
a negative dialectic that challenges the reduction-to-
affirmation suffered by the dialectic.33 Adorno attempts 
to “free dialectics from such affirmative traits without 
reducing its determinacy.”34 In this attempt to free 
dialectics Adorno also frees identity from its reduction to 
singularity and self-equality by introducing the concept 
of nonidentity directly into the concept of identity. 
Adorno writes that contradiction itself “indicates the 
untruth of identity, the fact that the concept does not 
exhaust the thing conceived.”35 For Adorno, like Ricoeur, 

33	 For connections between the dialectical tradition and the 
present philosophy of identity see my Dialectics Unbound 
(Brooklyn: Punctum, 2013). 

34	 Theodor Adorno, Negative Dialectics. Trans. E.B. Ashton. 
(London & New York: Continuum, 1995), xix. 

	 Cf. Adorno, Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit 
(Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003), 9.

35	 Ibid., 5. [17]

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

11
1

Identities

то Меѓу култури [Between Cultures]. Оваа врска со 
Адорно е видлива кога Датман пишува дека „она што 
треба да биде признато никогаш едноставно не оста-
нува во своето битие или настанување како исто-со-
себе суштество, идентитет идентичен со себе.”32 Ова 
значи дека идентитетот е, само ако е индивидуиран 
преку признавање. Во признавањето секогаш има 
две: она што е признато (идентитет што се индиви-
дуира), и тоа што признава (индивидуата што инди-
видуира). Чинот на индивидуација во признавањето 
целосно го условува идентитетот што е препознаен, 
а тоа условување се случува толку сериозно што дури 
и идентитети сфатен во апстракција не се само опре-
делен со двојна структура на признавање, но тие се 
таа двојна структура. На овој начин, Датман покажу-
ва дека Два го структурира идентитетот од првично-
то признавање наваму.

Идентитет и неидентитет
Соодветно на концептот на признаен идентитет на 
Датман, делото на Теодор Адорно директно се од-
несува на овој двоен внатрешен карактер на иден-
титетите. Адорно му приоѓа на концептот на иден-
титет преку разликување помеѓу идентитетот и не-
идентитет, истовремено нагласувајќи го местото на 
неидентитетот во рамките на идентитетот. Во Не-
гативна дијалектика, Адорно го критикува трет-
манот на идентитетот што ја уништува немислената 
внатрешна динамика на неидентитетот, нарекувајќи 
ја оваа пре-сингуларизирачка тенденција „иденти-
тетска“ (identitarian). За Адорно, идентитетот се раз-
вива преку негативната дијалектика што го предизв-
кува редуцирањето-на-афирмација од кое страда 
диајлектиката.33 Адорно се обидува да „ја ослободи 

32	 Ibid., 6.

33	 За врската помеѓу дијалектичката традиција и оваа 
филозофија на иднетитетот повеќе Dialectics Unbound 
(Brooklyn: Punctum, 2013). 

“to think is to identify.”36 And yet, for Adorno, what is 
identified is not interiorly one, but rather is interiorly 
contradictory.

Adorno initiates his break with Hegel by rejecting 
the principle of totality, and this is at least partially 
because of the connection between (some versions of) 
totality and the laws of logic (identity, excluded middle, 
and non-contradiction). This means that because the 
concept does not exhaust the thing conceived, identity 
cannot be reduced to self-equality nor bound by the law 
of non-contradiction. Adorno writes that “contradiction 
is nonidentity under the aspect of identity; the dialectical 
primacy of the principle of contradiction makes the 
thought of unity the measure of heterogeneity. As the 
heterogeneous collides with its limit it exceeds itself.”37 
For Adorno it is explicitly the case that “identity and 
contradiction are welded [geschweißt] together,” 
where Ricoeur and even Düttmann shy away from this 
identification.38

This brings us from a concept of identity understood in 
terms of the One (a One arrived at through the Two or 
the Multiple, such as in Ricoeur), to an understanding 
of identity as interiorly divided into Two both through 
recognition and in-itself (Düttmann), to a concept of 
identity understood as explicitly being Two by containing 
nonidentity within itself in an expressly contradictory 
way (Adorno). Having demonstrated that the Two is 
central to the processes of individuation, identification, 
individualization, and recognition, we can now explore 
how the category of the Two exhibits this escalating 
double character, from the Two in identity (Ricoeur), to 
the Two in recognized identity (Düttmann), to the Two 
in identity in-itself (Adorno).

36	 Ibid.

37	 Ibid.

38	 Ibid., 6. [18]



11
2

дијалектиката од таквите афирмативни својства без 
да ја редуцира нејзината одреденост.”34 Во овој обид 
за ослободување на дијалектиката, Адорно исто така 
ја го ослободува идентитетот од неговата редукција 
на сингуларитет и само-еднаквост (self-equality) пре-
ку воведување на концептот на неидентитет дирек-
тно во концептото на идентитет. Адорно пишува дека 
самата контрадикција „ја покажува невистинитоста 
на идентитетот, фактот дека концептот не ја исцрпу-
ва замислената ствар.”35 За Адорно, како Рикер, „да 
се мисли е да се идентификува.”36 А сепак, за Адорно, 
она што не се идентификува е интериорно едно, туку 
е интериорно контрадикторно.

Адорно го започнува неговото разидување со Хе-
гел преку отрфрлање на принципот на тоталитет 
делумно заради врската помеѓу тоталитетот и ло-
гичките закони (идентитет, исклучената средина, и 
не-контрадикцијата). Ова значи дека, зашто концеп-
тот не ја исцрпува замислената ствар, идентитетот 
не може да биде сведен на себе-еднаквост неврза-
на со законот за не-противречност. Адорно пишува 
дека „контрадикцијата е неидентитет под аспект на 
идентитетот; дијалектичкиот примат на начелото 
на контрадикторност ја прави мислата на единство, 
мерка на хетерогеност. Како што хетерогеното се су-
дира со својот лимит тоа се надминува себе си.”37 За 
Адорно експлицитно е дека „идентитетот и контра-
дикторноста се споени [geschweißt] заедно,” додека  
 

34	 Theodor Adorno, Negative Dialectics. Trans. E.B. Ashton. 
(London & New York: Continuum, 1995), xix. 

	 Cf. Adorno, Negative Dialektik. Jargon der Eigentlichkeit 
(Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2003), 9.

35	 Ibid., 5. [17]

36	 Ibid.

37	 Ibid.

The Two
The category of the Two, or the figure of the Two, re-
mains the central concern of this study. Individuation, 
as explored above, identifies identities in such a way 
that fundamentally relies upon the category of the Two. 
The thesis of this work is that the One is only as a result 
of the Two, meaning that a particular identity can only 
engage in its own becoming − its self-enclosure of interior 
contradictions, and its encompassing of a multiplicity of 
differing and deferring qualities, aspects, and elements 
− because of its relation with and division from (1) itself 
in contradiction, (2) others in relation to that identity, 
and (3) from the background of multiple heterogeneous 
identities from which it is discerned, distinguished, and 
designated over and against. This means that in order to 
extend the theories of individuation and identity outlined 
above we must explore the various theories of the Two. 
	
In deconstruction and in the postmodern critique 
of power, binaries are understood as inherently 
asymmetrical. This omnipresent asymmetry implies 
a relation of power and dominance between the two 
parts of the binary couplet in question (again, partially 
reminiscent of the antagonistic recognition of Hegel’s 
master and slave). Texts in the genre of deconstruction 
tend to arrange lists of binary terms, separated by 
backslashes, that indicate their relation of asymmetry, 
in order to submit them to deconstructive critique. 
Although deconstructive critique initiates an important 
critique of violence in the ontological and epistemological 
structure of binary terms, it risks over-emphasizing the 
political and value-laden nature of all binary couplets 
in such a way that reinforces their separation and 
forecloses the possibility of their reversal, mirroring, or 
intercontamination. In order to avoid neutralizing binary 
terms (on one hand) and to avoid over-emphasizing the 
asymmetrical power problems of binary terms in such a 

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

11
3

Identities

Рикер, па дури и Датман се кријат од оваа екстремна 
идентификација.38 

Ова нè носи од концепто на идентитет разбран 
низ призмата на Едното (Едното дојдено преку 
Две или Мноштво, како на пример кај Рикер), за 
разбирање на идентитетот како внатрешност по-
делена во Две и преку препознавање и во-себе 
(Датман), до концептот на идентитетот сфатен 
како експлицитно Две преку држење на неиденти-
тетот во себе на изрично контрадикторен начин 
(Адорно). Демонстрирајќи дека Две е централно 
на процесот на индивидуација, идентификација, 
индивидуализација и препознавање, сега можеме да 
истражиме како кагегоријата Две го покажува овој 
ескалирачки двоен карактер, и тоа од Два во иден-
титетот (Рикер), до Два во препознатиот идентитет 
(Датман), до Два во идентитетот во-себе (Адорно).

Двете
Категоријата Две, или фигурата Две, останува цен-
трална грижа на овој труд. Индивидуацијата, како 
што е промислена погоре, ги идентификува иден-
титетите на таков начин што фундаментално се 
потпира на категоријата Две. Тезата на овој труд 
е дека Едното е резултат на Двете, тоа значи дека 
одреден идентитет може да биде вклучен само во 
сопственото настанување - неговото само-затворање 
(self-enclosure) за внатрешните противречности, и 
неговото вклучување на мноштво на различни и од-
ложувачки квалитети, аспекти и елементи - зашто, 
неговата релација со, и поделбата од (1) себеси во 
контрадикција, (2) другите во релација со тој иден-
титет, и (3) од позадината на мноштовото хетерогени 
идентитети од коишто тоа е изделено, препознаено 
и назначувано пак и пак. Ова значи дека за да се про-
шират погореопишаните теории на индивидуацијата 

38	 Ibid., 6. [18]

way that reinforces them (on the other hand), we must 
find a way to acknowledge the reality of the imbalances 
of binary terms while maintaining the ontological dignity 
of each side of the binary situation.

Similar to the critique of poststructuralist thinking offered 
above, albeit in a much more nuanced form, Katerina 
Kolozova advances a critique of binary thinking in her 
book Cut of the Real: Subjectivity in Poststructuralist 
Philosophy.39 Addressing the discourse on postmodern 
feminist poststructuralism, Kolozova diagnoses the 
common treatment of the binary form in the following 
way: 

One of the two elements of the binary is always 
negative and excluded (as meaningless) from 
the explanatory apparatus of what is deemed 
and recognized as postmodern theory of 
authority. It is excluded not only as meaningless, 
irrelevant, inoperative for the postmodernist and 
poststructuralist stance in interpreting reality but 
also as a politically reactionary and morally wrong 
notion.40 

In this critique, Kolozova effectively turns the critique of 
binary reason against itself. Throughout Cut of the Real 
she critiques the conflation of “the One” with totalitarian 
thinking (with reference to Laruelle), the positioning 
of “the Real” as unthinkable and other (with reference 
to Lacan), and the reduction of access to reality ‘itself’ 
to the mediations of linguistic reality.41 Our particular 
concern in Kolozova’s book will be for the parts of this 

39	 Katerina Kolozova, Cut of the Real: Subjectivity in 
Poststructuralist Philosophy (New York: Columbia University 
Press, 2014). See also my review, “The Recovery of the One,” 
Parrhesia 22. (2015): 126-130.

40	 Ibid., 7. 

41	 Ibid. 



11
4

и идентитетот мора да ги истражиме различните те-
ории за Двете.

Во деконструкцијата и постмодерната критика на 
моќта, бинарноста се разбира како суштински аси-
метрична. Оваа сеприсутна асиметрија имплицира 
релација на моќ и доминација помеѓу два дела на 
бинарниот пар во прашање. Текстовите во жанрот на 
деконструкцијата имаат тенденција да организира-
ат листи на бинарни изрази, одделени со коси црти 
што ја индицираат нивната релација на асиметрија, 
со цел да се подложат на деконструктивна крити-
ка. Иако деконструктивата критика зачнува важна 
критика на насилство во онтолошката и епистемо-
лошката структура на бинарните изрази, таа ризи-
кува пренагласување на политичката и вреднос-
но-одредена природа на сите бинарни куплети на 
таков начин што ја засилува нивната сепарација и 
ја затвора можноста за нивен пресврт, отсликување 
или интерконтаминација (со тоа и допушта на де-
скриптивната критика да стани суптилно прескрип-
тивна). Со цел да се избегне неутрализирање на 
бинарните изрази (од една страна) и да се избегне 
пренагласување на асиметричните проблеми на 
моќта на бинарните изрази (од друга страна), мора 
да најдеме начин да ја признаеме реалноста на не-
рамнотежата на бинарните изрази додека се одржу-
ва онтолошкото достоинство на сите страни на би-
нарната ситуација.

Слично на критиката израмнета против постструк-
туралистичкото мислење, понудена погоре, иако 
на многу посуптилен начин, Катерина Колозова 
ја развива оваа критика на бинарното мислење за 
бинарното мислење во нејзината книга Cut of the 
Real: Subjectivity in Poststructuralist Philosophy.39 

39	 Katerina Kolozova, Cut of the Real: Subjectivity in 
Poststructuralist Philosophy (New York: Columbia University 

critique that pertain to identity, and most particularly 
her treatment of binary terms.

Where identity is concerned, Kolozova challenges a major 
presupposition of poststructuralist thinking: “that of the 
essentially nonunitary nature of the subject.”42 Kolozova’s 
critique highlights the reduction (essentialization) of 
the subject to nonunity, fragmentation, and dispersion. 
This reduction, present in poststructuralist discourse, 
flies in the face of the opposition to essentialization that 
characterizes that same discourse. Kolozova asks “[d]
oesn’t the stabilization of this particular truth introduce 
binary, oppositional, and dualistic thinking into the 
constitutive layers, into the very tissue of the discourse?”43 
This dualistic thinking conditions the binary couplets of 
“stability and fixity versus mobility, of the one versus the 
multiple, and the real versus language, to mention just a 
few.”44 Instead of resisting binary oppositions, dogmatic 
insistence on the nonunitary subject reinforces the very 
binary oppositions that it set out to oppose.45 Kolozova 
problematizes binary thinking more fundamentally than 
the discourse of poststructuralism because she calls into 
question the “vicious circle” generated by the artificial 
division between “metaphysical and unitary” thinking 
and “nonmetaphysical and nonunitary” thinking.46 	

Following from her critique of the destabilization of the 
subject, Kolozova critiques the ontological conceptions of 
the One and the Multiple in the same way. The celebration 
of paradox in poststructuralism, according to Kolozova, 
has led to a poverty of resources for thinking the One. 
The extension of this critique that I would like to make is 

42	 Ibid., 15. 

43	 Ibid.

44	 Ibid. 

45	 Ibid., 17-18.

46	 Ibid., 18.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

11
5

Identities

Осврнувајќи се на дискурсот на постмодернистички-
от феминистички постструктурализам, Колозова го 
дијагностицира заедничкиот третман на бинарната 
форма на следниот начин:

Еден од двата елементи од бинарноста е секо-
гаш негативен и исклучен (како бесмислен) од 
објаснувачкиот апаратус од она што се смета и 
е признаено како постмодерна теорија на авто-
ритетот. Тој е исклучен не само како бесмислен, 
безначаен, неоперативен, во постмодернистич-
киот и постструктуралистичкиот светоглед во 
интерпретирање на реалноста туку исто така и 
како политички реакционерно и морално по-
грешно сфаќање.40 

Во оваа критика, Колозова ефикасно ја превртува 
критиката на бинарниот ум против себе. Низ Cut of 
the Real, таа го критикува спојувањето на „Едното“ 
со тоталитарното мислење, позиционирањето на 
„Реалното“ како немисливо и друго, и редукцијата 
на приемот на ’самата’ реалност во медитациите на 
лингвистичката реалност.41 Наш особен интерес во 
книгата на Колозова ќе бидат деловите на оваа кри-
тика што се однесуваат на идентитетот, имено, на 
третманот на бинарните изрази.

Кога станува збор за идентитетот, Колозова ја преди-
звикува една клучна претпоставка на постструктура-
листичкото мислење: онаа на суштински неунитар-
ната природа на субјектот.42 Критиката на Колозова 
ја потцртува редукцијата (есенцијализацијата) на 
субјектот на неединство, фрагментација и дисперзија. 

Press, 2014). See also my review, “The Recovery of the One,” 
Parrhesia 22. (2015): 126-130.

40	 Ibid., 7.

41	 Ibid.

42	 Ibid. 15.

such that the celebration of paradox has actually led to a 
blindness to the inner dynamics of paradox, particularly 
in relation to the One and the Two. Where Kolozova 
resists the implication on the part of poststructuralism 
that “the multiple is the truth of the one” (rather than the 
inverse), the present work seeks to resist the suggestion 
that discourses on the One and the Two must forever 
swing like a pendulum between emphasis on the One 
and emphasis on Multiplicity, when concerned with the 
ontological constitution of identity.47 In contrast with 
Kolozova, to privilege the Two, as the present theory 
does, may indeed be a way beyond the pivoting effect of 
alternating emphases. This is because by privileging or 
emphasizing the Two we can simultaneously maintain 
the dignity of both unity and multiplicity, in both 
the concept of identity (descriptively) and the act of 
individuation (prescriptively).	

The Two is surely not sufficient for this task, but it is 
a precondition for more developed configurations 
that seek to exceed the tired back-and-forth of binary 
thinking about the binary relation. Kolozova’s critique 
is essential on the way to the sort of balance required 
to rethink the Two via new configurations. In order to 
move beyond the modern violence of essentializing and 
over-singularizing identity, and beyond the postmodern 
fragmentation and dispersion of identity, Kolozova’s 
critique must be considered in full. Kolozova critiques 
the fact that “oneness as singularity is conflated with 
seclusion and exclusion,” instead suggesting a recovery 
of the One.48 This recovery, however, reasserts the 
singularity of oneness in a way that risks reducing 
the inner binaries and multiplicities of the One itself 
to a state of self-equality. In an effort to free thinking 
from the bounds of dichotomy, Kolozova writes that 

47	 Ibid., 19.

48	 Ibid., 21-22. 



11
6

Оваа редукција, присутна во постструктуралистич-
киот дискурс лета во лицето на опозицијата кон 
есенцијализацијата што го карактеризира истиот тој 
дискурс. Колозова прашува: „дали стабилизацијата 
на оваа конкретна вистина не го воведува бинарно-
то, опозиционото и дуалистичко мислење во консти-
тутивните слоеви, во самото ткиво на дискурсот?“43 
Овие услови на дуалистичко мислење на бинарните 
куплети на „стабилност и фиксност наспроти мобил-
ност на едното наспроти мноштвото, и на реалното 
наспроти јазикот, да споменам само неколку.“44 На-
место да се спротивстави на бинарните опозиции, 
догматското инсистирање на неунитарниот субјект 
ги засилува самите бинарни опозиции што навидум 
ги опонира.45 Колозова го проблематизира бинарно-
то мислење многу потемелно отколку дискурсот на 
постструктурализмот зашто го доведува во прашање 
„маѓепсаниот круг“ создаден од вештачката поделба 
помеѓу „метафизичкото и унитарното“ мислење и 
„неметафизичкото и неунитарно“ мислење.46

Произлегувајќи од нејзината критика на дестаби
лизацијата на субјектот, Колозова истовремено 
ги критикува онтолошките концепции на Едно-
то и на Мноштвото. Прославата на парадоксот во 
пострусктурализмот, според Колозова, доведе до 
сиромаштија на ресурсите за мислење на Едното. 
Проширувањето на оваа критика што би сакал да 
го направам такво што прославата на парадоксот 
всушност довела до слепило на внатрешната дина-
мика на парадоксот, особено во релација со Едното 
и Двете. Со оглед на тоа што Колозова се противи на 
импликацијата од страна на постструктурализмот 

43	 Ibid.

44	 Ibid.

45	 Ibid., 17-18.

46	 Ibid., 18.

the “minimal form of relationism is the binary” and 
inversely that the “situation of non-relatedness is radical 
solitude.”49 Emphasizing radical solitude, Kolozova 
follows Francois Laruelle’s statement that the One is 
one of the “first names” of the real.50 By positing the 
singular position as “absolved from any responsibility to 
be relative” Kolozova shifts from being concerned with 
the treatment of the Two in poststructuralist thinking to 
being concerned with the One in Laruelle’s nonstandard 
philosophy.51 This is where we part ways with Kolozova, 
taking with us the critique of binary thinking that she 
provides, but remaining expressly concerned with the 
Two as characteristic of ontological identity.

The Two and the Double
The two great thinkers of the Two in contemporary 
continental philosophy are the Slovenian philosopher 
Alenka Zupančič and the French philosopher Clement 
Rosset. Despite their dissimilar perspectives, both 
Zupančič and Rosset have each written incisively on 
“the Two” (Zupančič) and “the double” (Rosset) in very 
similar ways, albeit unbeknownst to the other (or so it 
would appear).	

In 1976 Rosset published a book called Le Reel et 
son double: essai sur l’illusion, followed by a further 
development of its themes in 1979 in L’Objet Singulier. 
Although we will focus on the former work, both books 
advance a theory of the doubling of the real, largely 
by way of illustrations drawn from literature and 
philosophy. In Le Reel et son double, translated by Chris 
Turner as The Real and its Double, Rosset identifies the 
figure of the double with the concept of illusion. Stating 
that “the fundamental structure of illusion is, in fact, the 

49	 Ibid., 30.

50	 Ibid., xxvi. Laruelle quoted from Future Christ.

51	 Ibid., 31.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

11
7

Identities

дека „мноштвена е вистината на едното“ (а не обрат-
но), овој труд се труди да пружи отпор на сугестијата 
дека дискурсите за Едното и Двете мора засекогаш да 
се лулаат како нишало помеѓу нагласувањето на Ед-
ното и нагласување на Мноштвото, кога се занима-
ваат со онтолошко востановување на идентитетот.47 
Привилегијата на Двете, како што е востановено во 
постојната теорија, може навистина да е далеку отаде 
стожерниот ефект на алтернирачките потенцирања. 
Ова е зашто преку привилегирање или нагласување 
на Двете може симултано да го одржиме достоин-
ството и на единството и на мноштвото, и тоа како во 
концептот на идентитетот (дескриптивно) и во актот 
на индивидуација (прескриптивно).

Инстанцата на Две не е доволна за оваа задача, но 
тоа е предуслов за поразвиена конфигурација што 
следи, особено дијалектиката и хијазмата, од кои 
обете имаат потенцијал да ги надминат заморните 
напред-назад на бинарното мислење во врска со би-
нарната релација. Критиката на Колозова е од суш-
тинско значење за видот на балансот што е потребен 
за да се промисли инстанцата на Две по пат на новите 
конфигурации. За да се оди отаде модерното насил-
ство на есенцијализација и пре-сингуларизација на 
идентитетот, и отаде постмодерната фрагментација 
и дисперзија на идентитетот, критиката на Колозо-
ва мора да биде разгледана во целина. Колозова го 
критикува фактот дека „едноста како сингуларност е 
измешана со изолација и исклучување,“ наместо да 
укажува на обнова на Едното.48 Ова закрепнување, 
сепак, ја нагласува посебност на единство наначи-
нот на кој ризикува намалување на внатрешните 
бинарности и многукратности на самото Едно во 
состојба на само-еднаквост. Во обид да се ослободи 

47	 Ibid., 19.

48	 Ibid., 21-22.

paradoxical structure of the double,” Rosset understands 
doubling to be fundamental to the perception of the real, 
and therefore to its recognition.52 Our perception of the 
real is a kind of deception or illusion in which we perceive 
a paradoxical or doubled reality that is “both itself and 
the other.”53 For Rosset the real is double because of 
the way our expectation of the real both does and does 
not correlate with what comes to be in the real. Rosset 
develops his theory through a reading of Sophocles’ story 
of Oedipus, in which Oedipus is warned by the oracle 
that he will kill his father and marry his mother, and in 
an effort to avoid fulfilling the prophecy he unwittingly 
brings about this end. This illustrates how the doubling 
of the expected and the actual can become one in the 
end, albeit in a surprising way that “does not consist in 
the splitting of what is said into two possible meanings, 
but rather in the way two meanings coincide − meanings 
which we only retrospectively see are two in appearance 
but one in reality.”54 For Rosset the story of Oedipus 
shows how the real is at once a “cunning, omnipotent 
fate that thwarts all the means deployed to circumvent it” 
and also an ambiguous event that “overwrites” the event 
we expect with one that we never could have expected.55 
This process of replacement is its own kind of illusion in 
which the “event has taken the place of an ‘other’ event 
but that other event is itself nothing.”56	

For Rosset this ‘other event’ that overwrites and replaces 
the expected event reveals that, despite the uniqueness of 

52	 Clement Rosset, The Real and its Double. Trans. Chris Turner 
(Calcutta & New York: Seagull Books, 2012), xvi. For his 
theory of perception and recognition of both self and other see 
Chapter 3.

53	 Ibid., xvii.

54	 Ibid., 15.

55	 Ibid., 15.

56	 Ibid.



11
8

мислењето од ограничувањата на дихотомијата, Ко-
лозова пишува дека „минималната форма на рела-
ционизам е бинарноста“ и обратно дека „ситуацијата 
на не-поврзаност е радикалната осаменост.“49 
Нагласувајќи ја радикалната осаменост, Колозо-
ва го следи тврдењето на Франсоа Ларуел дека Ед-
ното е едно од „првите имиња“ за реалното.50 Со 
поставувањето на сингуларната позиција како „осло-
бодена од секоја одговорност да биде релативна“ Ко-
лозова преминува од загриженост за третманот на 
Двете во постструктуралистичкото мислење до за-
гриженост за Едното во нестандардната филозофија 
на Ларуел.51 Ова е местото на кое се разделуваме со 
Колозова, земајќи ја со нас критиката на бинарносто 
мислење што таа ја обезбедвуа, но останувајќи ек-
сплицитно загрижени за Двете како карактеристика 
на онтолошкиот идентитет.

Двете и Двојноста
Два најголеми мислители на поимот на Двете во со-
времената континентална филозофија - обајцата ре-
лативно непознати и непризнаени - се словенскиот 
филозоф Аленка Жупанчиќ и францускиот филозоф 
Клемент Росе. Покрај различните перспективи, и 
Жупанчиќ и Росе имаат многу напишано за поимот 
на „Две“ (Жупанчиќ) и „двојното“ (Росе) на слични 
начини, иако без знаење еден за друг.

Во 1976 година Росе објавил книга именувана како 
Реалното и неговото двојство: есеи за илузијата 
(Le Réel et son double: essai sur l’illusion) проследена 
со понатомошен развој на овие теми во книгата од 
1979 L’Objet singulier. И покрај тоа што ќе се фокуси-
раме на претходното дело, двете книги поставуваат 

49	 Ibid., 30.

50	 Ibid., xxvi. Laruelle quoted from Future Christ.

51	 Ibid., 31.

singular identities, the real is fundamentally structured 
by the double. He writes that “[t]here is, in fact, nothing 
to distinguish this other event from the real event, 
except for the confused conception that it is both the 
same and another − which is the exact definition of the 
double,” and which is evident in the fact that the story of 
Oedipus ends in a way that is simultaneously prescribed 
and unexpected, both predicted and unpredictable.57 
And so it is the case, in a limited sense, that Rosset 
privileges the One as a figure for the real. He writes that, 
for Oedipus, “the fulfillment of the oracle ultimately 
surprises insofar as it removes the possibility of any 
duplication.”58 However, the singularity of the real as it 
happens is structured by the doubling of the real as the 
real is recognized and individuated. 

If we understand the process of individuation leading 
up to the identification of the real to be a fundamental 
part of the real itself, then we can see the limits of 
interpreting Rosset as a thinker of the One. Rosset is a 
thinker of the double, and although he gives singularity 
its day by attributing it to the real that comes to pass, 
he illustrates the ways in which the singular real that 
happens owes everything to the doubling of the real that 
leads up to the event. Rosset writes that the “recognition 
and the disowning [of the real] are thus inseparable 
and ultimately mean the same thing: a gazing upon the 
structure of the unique.”59 This concept of the unique is 
deeply implicated in the double structure of recognition 
already established by Düttmann, and for Rosset the 
uniqueness of the real is implicated in a deeper kind of 
double structure. The real doubles an other real that is 
always evanescent and vanishing, almost unknowable, 
“belonging to the order of the double, the copy, the 

57	 Ibid., 17.

58	 Ibid.

59	 Ibid.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

11
9

Identities

теорија на удвојување на реалното, главно преку илу-
страции преземени од литературата и филозофијата. 
Во Le Réel et son double: essai sur l’illusion, преведено 
од Крис Тарнер како The Real and its Double, Росе ја 
идентификува фигурата на двојното со концептот 
на илузија. Започнувајќи со тоа дека „фундаментал-
ната структура на илузијата, всушност, е парадок-
салната структура на двојството,“ Росе го разбира 
удвојувањето како фундаментално за перцепцијата 
на реалното.52 Нашата перцепција за реалното е еден 
вид измама или илузија во која ние ја перципираме 
парадоксалната или дуплираната реалност што е „ис-
товремено самата себе и друга.“53 За Росе, реално-
то е дупло заради начинот на кој нашите очекувања 
за реалното и се и не се во корелација со она што е 
во реалното. Росет ја развива својата теорија пре-
ку читање на Софоклевиот Едип каде Едип е пред-
упреден од страна на пророштвото дека ќе го убие 
својот татко и ќе се ожени со својата мајка, и во обид 
да го избегне пророштвото, не сакајќи го остварува 
истото. Ова илустрира како удвојувањето на очеку-
ваното и актуелното може да стане едно на крајот, 
иако на изненадувачки начин ова „не се содржи во 
разделување на кажаното на две можни значења, 
туку попрво на начин на кој две значења коинциди-
раат – значење што може само ретроспективно да 
видиме дека се две во појава, но едно во реалноста.“54 
За Росе приказната за Едип покажува како реалното 
е одеднаш „лукава, семоќна судбина што ги покрива 
сите средства што се распределени за да ја заобико-
лат“ и исто така е двосмислен настан што го „покло-
пува“ настанот што го очекуваме со нешто што нико-

52	 Clement Rosset, The Real and its Double. Trans. Chris Turner 
(Calcutta & New York: Seagull Books, 2012), xvi.

53	 Ibid., xvii.

54	 Ibid., 15.

image: it is the other which this real has struck out 
that is the absolute real, the true original, for which 
the real event is merely a deceptive, perverse stand-
in. The true real is elsewhere.”60 For Rosset, “[t]his is 
why every occasion is oracular (realizing the other of 
its double) and every existence a crime (for killing off 
its double).”61 Describing the real as both criminal and 
oracular Rosset further illustrates its double character, 
adding later on in The Real and its Double that “it is the 
very notion of immediacy that appears rigged,” further 
refiguring the notion of the real as a kind of fixed game 
of chance.62 	

Rosset’s conclusion is that “[t]hings are bearable only if 
mediated, doubled: there is nothing in this world that can 
be taken ‘just as it is.’”63 This means, in a certain sense, 
that the event of the real is not only what it is (in the sense 
of what has happened, or what turned out to be), but the 
event of the real is also deeply implicated with what was 
expected, what was predicted, what might have been, 
and most importantly, what really should have been. 
Rosset often describes this double structure in terms of 
the real, but there is also a sense in which this double 
structure is characteristic of ontological identity as such. 
In the first chapter of L’Objet Singulier, translated into 
English in a 1982 issue of Social Research, Rosset writes 
further of the paradox of identity, in the context of the 
duplication of the real. For Rosset, identity can either be 
thought of as the identification of one particular thing as 
itself, or identity can be thought of as “the equivalence 
of one term to another” in which one thing is recognized 
as another thing.64 Rosset makes this fine distinction 

60	 Ibid., 19.

61	 Ibid., 21. 

62	 Ibid., 31.

63	 Ibid., 44.

64	 Clement Rosset, “The Diversion of the Real” Social Research 



12
0

гаш не би го очеквуале.55 Овој процес на замена е свој 
вид на илузија во која „настанот го презел местото 
на ’друг’ настан но тој друг настан самиот е ништо.“56

За Росе, овој ’друг настан’ што го поклопува и за-
менува очекуваниот настан открива дека, покрај 
уникатноста на сингуларните идентитети, реално-
то е фундаментално структурирано како двојство. 
Тој вели дека „[н]ема ништо да го разграничи овој 
друг настан од реалниот настан, освен конфузната 
концепција дека тоа е истовремено самото и друго 
– што е точната дефиниција на двојното,“ и што е 
видливо во фактот дека сторијата за Едип завршува 
на начин што е симултано пропишан и неочекуван, 
истовремено и предвиден и непредвидлив.“57 На тој 
начин Росет го претпочита Едното како фигура за 
реалното. Тој пишува дека за Едип, „исполнувањето 
на пророштвото ултимативно изненадува се` доде-
ка ја трга можноста за било какво подвојување.“58 
Сингуларноста на реалното, сепак, е структурирана 
преку удвојување на реалното со тоа што реалното е 
препознаено и индивидуирано.

Ако го разбереме процесот на индивидуација што 
води кон идентификација на реалното како фун-
даментален дел од самото реално, тогаш може 
да ги видиме границите на интерпретирањето на 
Росе како мислител на Едното. Росе е мислител на 
двојството, иако му отстапува место и на сингулари-
тетот преку неговото изедначување со реалното, тој 
ги илустрира начините на кои сингуларното реално 
што се случува се` му должи на подвојувањето на 
реалното што доведува до тој настан. Росет пишува 
дека „препознавањето и одрекувањето на [реалното] 

55	 Ibid., 15.

56	 Ibid.

57	 Ibid., 17.

58	 Ibid.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two

in order to illustrate the difference between being self-
same in a moment, and being identified with an other in 
such a way that implies stability over time.	

Contrasting between equality-with-self and equality-
with-another as different modes of individuation, Rosset 
writes that “[w]hat makes the identity of a this remains 
therefore foreign to the sum of its possible equalities, 
foreign even to an equality with its own self considered 
in another instant of time, the divergence in the present 
of one of the two thises being the mark of a difference 
which is enough to make of this identification an affair 
of equality and not of identity. What makes the identity 
of a this is to be this, not to be identical or assimilable 
to that.”65 Like the thinkers we have already explored, 
Rosset discerns between two ways of individuating 
identities. On one hand we can individuate through 
identification with self, and on the other hand we can 
individuate through identification with an other.66	

Both kinds of individuation can be used to shore up 
the singularity of the identity, the first by positing itself 
as a unique and self-identical singularity (“identical 
to nothing”) and the second by positing itself as an 

49.2 (Summer 1982), 567. Being the first half of Chapter 1 in 
Clement Rosset, L’Objet Singulier (Paris: Minuit, 1979).

65	 Ibid., 568.

66	 This resonates with Heidegger’s statement in his essay 
“Identity and Difference.” He writes that identity is “expressed 
in the common formula A=A,” indicating that “for something 
to be equal we must have at least two items.” (13) Heidegger 
then distinguishes, much like Rosset, between equality with 
self and equality with an other. On one hand, for Heidegger, 
A=A construes identity as equality with self, while on the other 
hand “A is A” construes identity as a kind of sameness through 
“a mediation, a connection, a synthesis: a unification into 
oneness.”(14-15) Martin Heidegger, Identity and Difference. 
Trans. Kurt F. Leidecker. (New York: Harper and Row, 1969), 
13.



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

12
1

Identities

со тоа се нераздвојни и значат иста работа: бдеење 
врз структурата на уникатното (unique).“59 Овој 
концепт за уникатното длабоко е имплициран во 
двојната структура на препознавањето веќе воспоста-
вена кај Датма, и за Росет уникатноста на реалното е 
имплицирана во подлабок начин на двојна структу-
ра. Реалното го подвојува другото реално што секо-
гаш е исчезнувачко, скоро немисливо, „што припаѓа 
на нешто различно од двојното, копијата, сликата: 
другото е она што ова реално го отргнало од она што 
е апсолутно реално, вистинскиот оригинал, за кој 
реалниот настан е само лажна, извртена замена. Ви-
стинското реално е на друго место.“60 За Росе „[з]атоа 
секоја прилика е оракуларна (признавајќи го други-
от во неговото двојство) и самото постоење на прек-
ршокот (за убивањето на својот двојник).“61 Преку 
описот на реалното истовремено и како криминално 
и како оракулрно, Росет понатаму го илустрира овој 
двоен карактер, додавајќи подоцно во Реалното и 
неговиот двојник (The Real and its Double) дека „са-
миот поим на непосредност се чини дека е лажиран,“ 
понатаму рефигурирајќи го тврдењето дека реално-
то е еден вид на фиксирана игра на среќа.62

Заклучот на Росе дека „[р]аботите се подносливи 
само ако се посредувани, дуплиран: нема ништо на 
светот што може да се смета дека е ’само како што 
е.’“63 Ова значи на некој начин дека настанот на ре-
алното не само што е она што е (во смисла на она 
што се случило, или што станало), туку настанот на 
реалното исто така е длабоко имлициран со она што 
е очекувано, што било предвидено, што можело да 

59	 Ibid.

60	 Ibid., 19.

61	 Ibid., 21.

62	 Ibid., 31.

63	 Ibid., 44.

identity that is identical with another identity (“identical 
to something”).67 However, for Rosset neither kind 
of identity can properly describe the real. Instead: 
“Comparable to the god Janus, whose double visage 
looks in two diametrically opposite directions, the 
thought of identity brings together and confuses the two 
contrary ideas of the same and the other: designating at 
once and contradictorily what is without equal and what 
is equal to something else. Impossible, in short, to think 
the same without thinking at the same time its own 
contrary...”68 Although the double nature of the real and 
the ambiguity of identity are not one and the same for 
Rosset, the two doublings complement each other. He 
writes further that “[t]he search for one’s own identity 
is a vain enterprise in principle because it is impossible 
ever to identify what is real, the real being precisely that 
which, because it has no double, remains refractory to 
any enterprise of identification.”69 

For Rosset, we must approach identity with the very 
same suspicion with which we approach the real. The 
double is not just a figure of the real. It is the real. And 
so, by extension, the doubling effects described above 
challenge the singularity of the real that happens, which 
therefore challenges the positing of any identity as a 
singular being at-one. Rosset understands the real as 
something that can only happen through the double, 
precisely because the real that happens always happens 
at the expense of the real that could have been or should 
have been. This means that the real is double, and that in 
some extended way, the identity of being and the being of 
identity is structured in a double fashion. Furthermore, 
Rosset understands identity as labouring under either 
the reduction-to-self or the reduction-to-another. Given 

67	 Rosset, “The Diversion of the Real,” 569.

68	 Ibid.

69	 Ibid., 571.



12
2

биде, и најважното, она што навистина требало да 
биде. Росе често ја опишува оваа двојна структура 
во контекст на реалното, но исто така има и одре-
дена смисла во која оваа двојна структура е карак-
теристична за онтолошкиот идентитет како таков. 
Во првото поглавје од L’Objet singulier, преведе-
но на англиски во изданието на Social Research од 
1982 година, Росе понатаму пишува за парадоксот 
на идентитетот во контекст на дупликацијата на ре-
алното. За Росе, идентитетот може да биде мислен 
или како идентификација на една посебна ствар за 
себе, или идентитетот може да биде промислуван 
како „еквиваленција на еден израз со друг“ каде 
една ствар е препознаена како некоја друга.64 Росе 
ја прави оваа фина разлика со цел да ја илустрира 
разликата помеѓу тоа да се биде само-себе (self-same) 
во момент, и да се биде идентификуван како друг на 
таков начин што тоа имплицира стабилност во текот 
на времето.

Правејќи контраст помеѓу еднаквоста-со-себе 
и еднаквоста-со-друг како различни начини на 
индивидуација, Росе вели дека она „[ш]то го прави 
идентитетот на ова останува со тоа туѓо за сумата на 
неговите можни еднаквости, туѓо дури и за еднак-
воста со сопствената себност сметана во некое дру-
го време, дивергенција во присуство на едно од две 
„ова“како знак на разлика што е доволна да се на-
прави оваа идентификација состојба на еднаквост 
а не на идентиет. Она што го прави идентитетот на 
ова да биде тоа, не е идентично, ниту асимилабилно 
(assimilable) на тоа.“65 Како и мислителите што веќе 
ги истраживме, Росте разликува помеѓу два вида на 
индвидуизирачки идентитети. Од една страна може 

64	 Clement Rosset, “The Diversion of the Real” Social Research 
49.2 (Summer 1982), 567. Being the first half of Chapter 1 in 
Clement Rosset, L’Objet Singulier (Paris: Minuit, 1979).

65	 Ibid., 568.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two

these reductions, Rosset sees the striving after singular 
identity as an imposture. In order to say that something 
is a this we must say that it is beyond both equality with 
itself and equality with something else. Identity must be 
deeper and richer than that. With this prescription in 
hand, we now turn to Rosset’s Slovenian mirror, Alenka 
Zupančič.

In 2003 Zupančič published a book called The Shortest 
Shadow: Nietzsche’s Philosophy of the Two, in which 
she reads Nietzsche’s references to “midday” and his 
desire to “split the world in two” as indicators of a much 
broader philosophy of the Two (both within Nietzsche’s 
work and beyond it). Zupančič creatively short circuits 
Nietzsche’s work by focusing on the role of the Two in his 
thought, using the Two as a minor concept with which 
to radicalize his major concepts. Nietzsche describes 
“midday” as “the stillest hour” in which “One turns to 
Two,” and Zupančič understands this focus to be both the 
statement of the event and the event itself.70 Nietzsche’s 
statement, according to Zupančič, will “break the world 
in two” both by its declaration and in its declaration.71 
Much like Rosset, with the Lacanian notion that the 
real is impossible lurking in the background, Zupančič 
states that instead of finding ourselves in the “endless 
reflection of semblances... the duality or redoubling 
that we are dealing with here is precisely an articulation 
of the Real.”72 Although both thinkers use different 
resources for thinking the Two, the real is the double for 
both Rosset and Zupančič. 

For Zupančič, this double nature “has nothing to do with 
the dichotomies between complementary oppositional 
terms (which are ultimately always two sides of the One): 

70	 Alenka Zupančič, The Shortest Shadow: Nietzsche’s 
Philosophy of the Two (Cambridge: MIT Press, 2003), 8.

71	 Ibid., 9.

72	 Ibid., 10.



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

12
3

Identities

да индивидуираме преку идентификација со себе, 
и од друга страна може да индивидуираме преку 
идентификација со другиот.66

Двата вида на индивидуација може да се искористат 
за поттикнување на сингуларноста на идентитетот, 
првата преку себепоставување како уникатна и се-
бе-идентична сингуларност („идентична на ништо“) 
и втората преку себе поставување како идентитет 
што е идентичен со други идентитетi („идентично со 
нешто“).67 За Росе, сепак, ниту еден вид на идентитет 
не може соодветно да го опише реалното. Наместо 
тоа: „Споредбено со богот Јанус, чиј што двоен лик 
гледа во две дијаметрално спротивни правци, мисла-
та на идентитетот ги обединува и ги помешува двете 
спротивни идеи за истото и другото: назначувањето 
одеднаш и контрадикторно она што е без еднаквост 
и што е еднакво со нешто друго. Невозможно, на 
кратко, да се мисли истото без да се мисли истовре-
мено неговата спротивност...“68 Иако двојната при-
рода на ралното и двосмисленоста на идентитетот 
не се едно исто за Росет, двете двојства се надопол-
нуваат меѓусебно. Тој понатаму продолжува велејќи 
дека „[п]отрагата по сопствениот идентитет е попуст 

66	  Oва резонира со хајдегеровата изјава во неговиот есеј 
„Идентитет и разлика.“ Тој вели дека идентитетот е 
„изразен во заедничката формула А=А,“ индицирајќи 
дека „за нешто да биде еднакво мора да има најмалку 
две работи.“ (13) Хајдегер тогаш разликува, слично како 
и Росет, помеѓу еднаквоста со севе и еднаквоста со друг. 
Од друга страна, за Хајдегер А=А создава идентитет како 
еднаквост со себе, додека од друга страна, „А е А“ создава 
идентитет како еден вид на истотст преку „медиација, 
конекција, синтеза: унификација во едноста.“ (14-15) 
Martin Heidegger, Identity and Difference. Trans. Kurt F. 
Leidecker. (New York: Harper and Row, 1969), 13.

67	  Rosset, “The Diversion of the Real,” 569.

68	  Ibid.

this duality is not (yet) multiplicity either. It is perhaps 
best articulated in the topology of the edge as the thing 
whose sole substantiality consists in its simultaneously 
separating and linking two surfaces.”73 The real is double 
like an edge is double, or better yet a seam in which 
two parts are joined in a simultaneous separation and 
connection, a coming together and a coming apart in 
which the stitch that joins the two sides is its own thing, 
with its own ontological dignity. Much like the real, 
the human subject is also split for Zupančič, given that 
Nietzsche’s event splits into two what was once thought 
to be one, introducing a sort of self-alienation that 
says “this is not me.”74 She writes that “[i]t is not about 
recentering the subject (via the effect of recognition), but 
about decentering her radically, producing a subjective 
split in its purest form.”75 

This splitting of the subject has consequences for the 
ontology of identity with which we have been concerned 
from the start. Where for Düttmann, identity is achieved 
through the legitimation of recognition, for Zupančič’s 
Nietzsche, identity is not recognition by the other 
but instead identity means becoming the other.76 For 
Zupančič “the something else is the One becoming 
Two,” which is a process in which the break or split is 
the something else itself.77 Nietzsche’s philosophy of 
the double serves as a sort of “linking or a holding that 
maintains two things together at their extreme point.”78 
The double, or the Two, is “the minimal difference 
between two things, the exact measure or the shortest 
path between two things,” and therefore the structure 

73	 Ibid., 12.

74	 Ibid., 14.

75	 Ibid.

76	 Ibid., 15-16.

77	 Ibid., 16.

78	 Ibid., 17.



12
4

потфат, во принцип, бидејќи невозможно е дури да 
се идентификува она што е реално, каде што реално-
то е токму она што, бидејќи нема двојник, останува 
отпорно на секој обид за идентификазија.“69

За Росе, на идентитетот мора да му се приоѓа со ис-
тата недоверба со која му приоѓаме на реалното. 
Двојникот не е само фигура на реалното. Тој е ре-
алното. И така, со продолжување, подвојувачкиот 
ефект опишан претходно ја предизвикува сингу-
ларноста на реалното што се случува, што затоа го 
предизвикува поставувањето на било кој идентитет 
како сингуларно битие како-еден. Росет го разбира 
реалното како нешто што може да се случи само пре-
ку двојство, токму зашто реалното што се случува се-
когаш се случува на штета на реалното што може да 
било, или требало да биде. Ова значи дека реалното 
е двојник, и дека на некој продолжен начин, иденти-
тетот на битието и битието на идентитетот е структу-
рирано на двоен начин. Росет, понатаму, го разбира 
идентитетот како работа или под редукција-до-себе 
или до редукција-до-друг. Со оглед на овие редук-
ции, Росет смета дека тежнеењето на сингуларниот 
идентитет е измама. Со цел да се каже дека нешто 
е ова, мора да кажеме дека тоа е отаде и еднаквоста 
со сам себе и еднаквоста со нешто друго. Идентите-
тот мора да биде подлабок и побогат од тоа. Со оваа 
прескрипција, сега се вртиме кон словенечкото огле-
дало на Росе, Аленка Зупанчиќ.

Во 2003, Зупанчиќ објави книга со наслов Тhe 
Shortest Shadow: Nietzsche’s Philosophy of the Two, во 
која таа ги чита Ничеовите споменувања на „плад-
не“ и неговата желба да го „подели светот на два“ 
како индикатори на многу поширока филозофија на 
Две (и од страна на делото на Ниче, и пошироко). 
Зупанчиќ креативно ги заобиколува делата на Ниче 

69	 Ibid., 571.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two

of ontology proper.79 The real is double, or redoubled, 
“as the co-positing of a two in the topology of minimal 
difference,” in a way that is strikingly similar to Rosset’s 
doubling of the real.80 Zupančič’s account of the real 
parallels her account of identity in a similar way, given 
that “the event is precisely the ‘crystal’ of this duality; it 
is the moment when the subject, encountering herself, 
splits.”81 

The example that Zupančič provides of this splitting 
effect is found in Chris Marker’s film La jetée, in which 
a man revisits the site of a vivid childhood memory. The 
memory is of a woman in distress, and a man stumbling 
and falling to his death on an airport runway nearby the 
woman. This childhood memory haunts the protagonist, 
and he eventually meets and falls in love with the very 
woman who he remembers from that day. Late in the 
film, having discovered the airport runway from his 
memory, the protagonist is seen running toward the 
woman he remembered. As he runs a bullet hits him 
from behind, and he stumbles and falls, realizing that 
“what he had witnessed years ago, that distant day on 
the walkway, was his own death.”82 

This story of doubling deeply resounds with Rosset’s 
interpretation of Sophocles’ story of Oedipus. In both 
stories there is a prophetic element: the oracle and the 
childhood memory. In both stories there is the unexpected 
happening of exactly what was foretold: Oedipus marries 
his mother and murders his father, and the protagonist 
of La jetée falls to the ground on the runway and dies. 
Zupančič explains Marker’s film through a kind of time 
loop in which the relationship between the subject and 

79	 Ibid.

80	 Ibid., 18.

81	 Ibid., 19.

82	 Ibid., 20.



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

12
5

Identities

преку фокусирање на улогата на Двете во неговата 
мисла, употребувајќи го Двете како помал концепт 
со кој се радикализираат неговите главни концеп-
ти. Ниче го опишува „пладнето“ како „најтивкиот 
час“ кога „Едното преминува во Две,“ и Жупанчиќ 
го разбира овој фокус како истовремено и изјава 
за настан и сам настан.70 Изјавата на Ниче, според 
Жупанчиќ, ќе го „расцепи светот на два“ и преку 
неговото искажување, и во неговото искажување.71 
Слично како и Росет, со лакановското гледиште во 
позадина дека реалното е невозможно, Жупанчиќ 
вели дека наместо наоѓање на самите себе во „бес-
конечна рефлексија на привиди ... двојноста на 
подвојувањето со која се справуваме овде е токму 
артикулација на Реалното.“72 Иако обата мислители 
употребуваат различни ресурси за мислење на Две-
те, реалноте е двојно и за Росе и за Зупанчиќ.

За Зупанчиќ оваа двојна природа „нема ништо за-
едничко со дихотомиите помеѓу комплементарно 
опозиционите изрази (кои се илтимативно секогаш 
две страни на Едното): ова двојство не е (сè уште) 
ниту мноштво. Тоа е веројатно најдобро артику-
лирано во топологијата на работ како ствар чија 
супстанцијалност се состои во неговото сумултано 
раздвојување и поврзување на двете површини.“73 
Реалното е двојно како што е работ двоен, или поп-
рво како жица во која двата дела се споени и се 
раздвојуваат при што чворот што ги спојува двете 
страни е посебна ствар, со сопствено онтолошко до-
стоинство. Слично како и реалното, човечкиот субјест 
исто така е поделен од страна на Зупанчќ, со оглед на 

70	 Alenka Zupančič, The Shortest Shadow: Nietzsche’s 
Philosophy of the Two (Cambridge: MIT Press, 2003), 8.

71	 Ibid., 9.

72	 Ibid., 10.

73	 Ibid., 12.

the event is determined by a doubling effect of circularity 
(This doubling effect is also found in a similar form in 
the 2016 film Arrival, directed by Denis Villeneuve, 
in which the real is doubled through the protagonist’s 
memories of the future). Zupančič writes that “the 
event is always an encounter of the future and the past, 
something that affects the past as well as the future.”83 
Nietzsche’s event, his “turning point” (Wendepunkt), is 
where “One becomes Two.”84 Zupančič explains further: 
“The event itself is precisely the conceptual name of the 
something that simultaneously separates and links the 
two subjects. It names the “in-between” or the “border’s 
edge” between the two subjects. The event is the tension 
that propels or drives the subject. The subject exists, 
so to speak, along the two edges of the event. In this 
sense, the only ‘proof’ of the event is the coexistence 
of this double subjectivity.”85 The subject shares in the 
splitting of the event because the subject is faithful to 
the event: the protagonist of La jetée pursues the woman 
in his memory, and Oedipus pursues the fulfillment of 
the prophecy, each without knowing the full extent of 
their fidelity to the event (the memory and the prophecy, 
respectively). 

Zupančič summarizes her interpretation of Nietzsche 
in three points: (1) “the dimension of separation, whose 
logic is not that of the end, of achieving or finishing 
(off), but the logic of subtraction, withdrawal, or split,” 
(2) “the singular temporality of the event, implying a 
curving of time as something like a temporal loop coiling 
in upon itself,” and (3) “the shortest shadow” in which 
the One becomes Two because at midday “[t]he thing (as 
one) no longer throws its shadow upon another thing; 
instead, it throws its shadow upon itself, thus becoming, 

83	 Ibid., 21.

84	 Ibid., 24.

85	 Ibid.



12
6

тоа што настанот на Ниче го раздвојува она што неко-
гаш се мислело дека е едно, воведувајќи еден вид на 
себе-алиенација што вели „ова не сум јас.“74 Таа вели: 
„[н]е се работи за повторно центрирање на субјектот 
(виа ефектот на сеќавањето), туку за нејзино ради-
кално децентрирање, создавајќи субјективен расцеп 
во неговата најчиста форма.“75

Расцепот на субјектот има последици за онтологијата 
на идентитетот со која се занимаваме уште од поче-
токот. Онаму каде што за Датман, идентитетот е по-
стигнат преку легитимација на сеќавањето, за Ниче 
на Зупанчиќ, идентитетот не е сеќавање преку дру-
гиот, туку наместо тоа, идентитетот значи ставување 
друг.76 За Зупанчиќ „нешто друго е Едното што стану-
ва Две,“ што е процес во кој разделувањето или рас-
цепот е самото нешто друго.77 Филозофијата на Ниче 
за двојството служи како еден вид на „поврзување 
или задржување што задржува две ствари заедно 
во нивната екстремна точка.“78 Двојството, Двата е 
„минималната разлика помеѓу две ствари, точна-
та мера или најкраткиот пат помеѓу две ствари,“ и 
затоа структурата на вистинската онтологија.79 Ре-
алното е двојно, или повторно подвоено, „како со-
поставувајќи две во тополотијата на минимална-
та разлика,“ на начин што е воочлливо сличен на 
подвојувањето на реалното на Росе.80 Описот на ре-
алното на Зупанчиќ е паралелно на нејзиниот опис 
на идентитетот на сличен начин, со оглед на тоа 
што „настанот е токму ‘кристал’ на ова двојство; ток-

74	 Ibid., 14.

75	 Ibid.

76	 Ibid., 15-16.

77	 Ibid., 16.

78	 Ibid., 17.

79	 Ibid.

80	 Ibid., 18.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two

at the same time, the thing and its shadow.”86 Through 
her threefold radicalization of Nietzsche’s thought 
Zupančič emphasizes dividedness, the self-colliding of 
the event, and the transition from the One to the Two. 
By extension, the present work is concerned with the 
inherent dividedness of identity, the self-contradiction 
of identity, and not the becoming-Two of the One, but 
the already-being-Two of the One. 

The double is first and foremost defined by separation, 
by the singularity of the event that that is disrupted 
by its nonsingular other (which for Zupančič is found 
in circularity, and which for Rosset is found in the 
overwriting of the expected real by its other), and by 
the figure of midday in which the One becomes Two. For 
Zupančič the “figure of the two is Nietzsche’s fundamental 
invention” showing how “the Real exists as the internal 
fracture or split of representation as its intrinsic edge on 
account of which representation never fully coincides, 
not simply with its object, but with itself.”87 This interior 
disjunction of the real, and therefore (in a way) of the 
subject, is the logic of identity provided by the Two and 
the double.

Identity Between-Two
From identity that relies upon another (Ricoeur), to 
identity that is divided in the process of recognition 
(Düttmann), to identity that contains nonidentity 
(Adorno), we have seen how identity is not One but Two. 
Being Two, we have seen how identity is both helped and 
hindered by the critique of binary thinking (Kolozova), 
and how the double ontological structure of identity 
unfolds in the real (Rosset and Zupančič). Given the 
ontological status of identity as divided, as indicated by 
the thinkers just examined, and being concerned with 

86	 Ibid., 27.

87	 Ibid., 27-28.



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

12
7

Identities

му во мигот кога субјектот, соочувајќи се со себе, се 
раздвојува.“81

Примерот што го дава Зупанчиќ за овој ефект на 
раздвојување може да се најде во филмот на Крис 
Маркер La jetée каде што човек го посетува местото на 
детската меморија. Меморијата е за жена во неволја, 
и еден маж се сопнува и загинува на аеродромска 
писта близу до жената. Ова детско сеќавање го про-
гонува протагонистот и тој на крајот се среќава и се 
вљубува во жената што ја памети од тој ден. Подоцна 
во филмот, откако ја открива пистата од меморијата, 
протагонистот може да се види како трча кон жена-
та што ја памети. Како што трча, куршум го погаѓа 
од позади, и тој се сопнува и паѓа, сфаќајќи дека 
„она што го посведочиле години наназад, далечни-
от ден на пешачката патека, била неговата сопствена 
смрт.“82

Приказната за подвојувањето длабоко одекнува 
со интерпретацијата на приказната за Едип од Со-
фокле, од страна на Росе. Во двете стории има про-
рочки елемент: пророштво и детска меморија. Во 
двете стории има неочекувано случување на токму 
она што било предвидено: Едип се жени со својата 
мајка и го убива својот татко, и протагонистот од La 
jetée паѓа на земјата на патеката и умира. Зупанчиќ 
го објаснува филмот на Маркер преку еден вид на 
временска јамка во која врската помеѓу субјектот и 
настанот е предодредена од двојниот ефект на цир-
куларноста (Овој двоен ефект е исто така присутен 
и во слична форма во филмот од 2016 Arrival, ре-
жиран од Дени Виленев (Denis Villeneuve), во кој 
реалното е подвоено преку сеќавањата на протаго-
нистот од иднината.) Зупанчиќ пишува дека „наста-
нот секогаш е среќавање на иднината со минатотот, 

81	 Ibid., 19.

82	 Ibid., 20.

the vain attempts toward singularity made by ordinary 
approaches to individuating identities, the present work 
suggests that the One can only engage in its own being 
and becoming because of the Two. Furthermore, the Two 
can only be two (become itself, maintain and remain in 
its identity), not because the One is, but because the One 
is always becoming divided, designated, distinguished, 
and discerned from an other One, meaning that it is 
never truly One. Consequent of this first principle is 
the idea that pure singularity, defined as a One without 
an Other or a One without a Two, is necessarily void, 
untenable, and inoperative.	

The binary relation, our temporary name for something 
far deeper than is usually communicated by the term 
‘binary,’ is always at issue in contemporary thought, but 
its depth is rarely explored in any sustained or systematic 
way. The binary relation forms a couplet, a grouping of 
two concepts that at once opposes and includes its two 
concepts, pointing further to what is between the two, 
and what is beyond the two. A consequence of both 
the between-two and the beyond-two is that an often 
unseen third element determines the Two. This unseen 
third aspect of the binary couplet is not merely a relation 
that names a commonality or difference that connects 
two identities. Instead, this third thing in the Two is a 
simultaneously immanent (between) and transcendent 
(beyond) determiner of the binary couplet that has its 
own identity and dignity amidst the parts of the Two, 
thereby determining both the identity of the parts of the 
Two and the identity itself. Because the Two conditions 
the ontological individuation of identities, identity 
bears within itself not only the binary relation (always 
of division and often of contradiction) but also this 
interior relation that is present between and beyond 
its constitutive relays of excess and lack, gain and loss, 
potentiality and actuality, futurity and historicity. In the 
midst of each of these conceptual figures that name the 



12
8

нешто што влијае врз минатото и врз иднината.“83 
Настанот на Ниче, неговата „пресвртна точка“ 
(Wendepunkt), е местото каде „Едното станува Две.“84 
Зупанчиќ понатаму објаснува: „Самиот настан е ток-
му концептуалното име за нешто што симултано ги 
раздвојува и ги поврзува двата субјекта. Тоа го име-
нува „она помеѓу“ или „работ на границата“ помеѓу 
два субјекта. Настанот е тензијата што ги придвижу-
ва волјите на субјектите. Субјектот постои, така да 
се каже, долж двата раба на настанот. Во оваа смис-
ла, единствен ‘доказ’ за настанот е со-постоењето 
на овој двоен субјективитет.“85 Субјектот споделува 
во раздвојувањето на настанот бидејќи субјектот е 
доследен на настанот: протагонистот во La jetée ја 
следи жената од својата меморија, и Едип го следи 
исполнувањето на пророштвото, обата без да ја зна-
ат сопствената верност кон настанот (меморијата и 
пророштвото).

Зупанчиќ ја сумира својата интерпретација на Ниче 
во три точки: (1) „димензијата на раздвојувањето, 
чијашто логика не е иста на крајот, за постигнување 
или завршување, туку логиката на изземањето, 
повлекувањето, или расцепот,“ (2) „сингуларна-
та темпоралност на настанот, што имплицира 
закривување на времето како нешто како темпо-
рална јамка што се свртува околу самата себе,“ и 
(3) „најкратката сенка“ во која “дното станува Две“ 
зашто на пладне „[c]тварта (како едно) веќе не ја 
фрла својата сенка врз некоја друга ствар; наместо 
тоа, ја фрла сенката врз себе си, така настанувајќи, 
истовремено, стварта и својата сенка.“86 Преку 
нејзиното тројно радикализирање на мислата на 

83	 Ibid., 21.

84	 Ibid., 24.

85	 Ibid.

86	 Ibid., 27.

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two

inner life of identities, is the between and beyond of each 
term.

And so identity is not singular. This much is clear. Instead, 
identity is Two. Identity – being differentiated from itself, 
from beings, and from Being – is fundamentally divided. 
However, identity is not merely divided or reducible to 
division, but identity is a being-in-division that is always 
being configured in particular political and value-laden 
ways.88 The metaphysics of the binary relation suggested 
herein elevates and illuminates the importance of the 
category of the Two in the ontological domain, and by 
extension in the domain of language and discourse. 
The binary relation, being the coupling of concepts and 
the variety of relations that then occur between-two 
and beyond-two, is given in our experience of being-
in-the-world (in the distinction between identities), 
and also given in our experience of discourse (in the 
dialogical rapport between discourses and individuals). 
Our concept of world is conditioned by distinctions 
between two, and our experience of communication 
and discursive exchange is also conditioned by the call 
and response, the question and answer, the critique and 
the rejoinder − each of which is an example of the Two, 
incarnated in the bodily form of conversation. From 
the concept of world to the practice of discourse, the 
binary relation is set in the context of a couplet, which is 

88	 An extended version of the present essay argues that the 
major configurations of identity that appear throughout 
the history of metaphysical reflection − binary, dichotomy, 
duality, polarity, paradox, parallax, hybridity, and antinomy 
− each contain untapped critical resources for rethinking the 
concept of identity. These potentials, although present in the 
aforementioned configurations, are most fully actualized in the 
figures of the dialectic and chiasmus, precisely because these 
two concepts most readily arrange, contain, and radicalize 
the richer aspects of the aforementioned eight configurations 
(“Being, Dialectics, and Chiasmus”). 



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

12
9

Identities

Ниче, Жупанчиќ ја порцртува разделеноста, себе-
судирањето на настанот и транзицијата од Едно во 
Две. Преку проширување, овој труд се однесува на 
наследената поделеност на идентитетот, на себе-
противречноста на дентитетот, и не на настанување-
Два од Еден, туку на веќе-бидувајќи-Два од Еден.

Двојното е првенствено и пред се дефинирано пре-
ку раздвојувањето, преку сингуларноста на настанот 
што е разнишан преку неговиот несингуларен друг 
(што Зупанчиќ го наоѓа во циркуларноста, и што 
Росет го наоа во препишувањето на очекувното ре-
ално ппреку неговата другост), и преку фигурата на 
пладнето во која Едното станува Две. За Зупанчиќ 
„фигурата на два е фундаментален изум на Ниче“ 
покажувајќи како „Реалното постои како вна-
трешна фрактура или расцеп на репрезентацијата 
како нејзин внатрешен раб за чиј што предвид 
репрезентацијата никогаш целосно не коинцидира, 
ноту едноставно со нејзиниот објект, туку со самата 
себе.“87 Ова внатрешно раздвојување на реалното, и 
со на (некој начин) на субјектот, е логиката на иден-
титетот обезбедена од Двата и двојството.

Идентитетот помеѓу-две
Од идентитетот што се потпира на другиот (Ри-
кер), до идентитетот што е поделен во процесот на 
препознавање (Датман), до идентитетот што содржи 
не-идентитет (Адорно), видовме како идентитетот 
не е Едно туку Две. Бидувајќи Две, видовме како 
идентитетот истовремено е помогнат и оптоварен 
од критиката на бинарното мислење (Колозова), и 
како двојната онтолошка структура на идентитетот 
се разоткрива во реалното (Росет и Зупанчиќ). Со 
оглед на онтолошкиот статус на идентитетот како 
раздвоен, индицирано од наведените мислители, и 
бидувајќи загрижени за попустите обиди кон сингу-

87	 Ibid., 27-28.

a grouping of two constituted by both the two concepts 
themselves, and that which is between-two and beyond-
two.

To emphasize the importance of the binary relation and 
to promote a theory of its centrality is certainly not to 
affirm a hierarchical understanding of its significance 
or to promote a hegemonic understanding of the Two 
that would encourage the privileging of one binary 
term over another. Instead, the ways in which the 
binary relation conditions our thinking about identity 
must be intentionally articulated in order to create 
new approaches to configuring and transforming the 
binary relation as it is encountered, produced, and 
reproduced in both metaphysics and ontology, and the 
discourse on metaphysics and ontology. In addition 
to determining and being determined by the general 
discourse on metaphysics and the specific concerns of 
ontology, the binary relation serves as an active means 
of categorization used in everyday reflection. Couplets 
are employed in perception and individuation in a wide 
variety of contexts, from the simple joining of terms for 
ease of use, to the creative conjugation of concepts for 
philosophical purposes, to discursive exchanges in the 
public or private or scholarly spheres. Being the most 
basic indication of both division and unification, the 
couplet is defined as a categorical grouping of two parts 
that are drawn out of the massive multiplicity of beings 
and set in relation to one another. The fundamental work 
of metaphysical theory and ontological theory then, 
is to theorize ontological identity – i.e. what it means 
to identify something as a thing. Theorizing abstract 
identity, however, requires some kind of configuration 
of the individuating couplet that assists us in fixing upon 
that particular identity. These configurations depend on 
whether that couplet is thematically associative (such as 
the categories of theory and practice, or faith and reason), 
or employed as a part of individuation itself (such as the 



13
0

ларноста направени од обични приоди кон индиви-
дуирачките идентитети, овој труд претполага дека 
Едното може да се соочи со сопственотот битие и 
настанување заради Двете. Понатаму, Двете може 
да биде две (зашто самото го одржува и продолжува 
сопствениот идентитет), не зашто Едното е, туку за-
што Едното секогаш настанува подвоено, означено, 
изделено, и распознаено од некое друго Едно, што 
значи дека тоа никогаш не е вистински Едно. След-
ствено на овој прв принцип е идејата дека чистата 
сингуларност, дефинирана како Едно без Друг или 
како Едно без Две, е нужно празна, неодржлива и 
неостварлива.

Бинарната релација, нашето темпорално име за не-
што многу подлабоко што вообичаено се комуници-
ра преку изразот ‘бинарен,’ е секогаш тема во совре-
мената мисла, но нејзината длабочина ретко е ис-
тражена на било каков одржан и систематски начин. 
Бинарната релација формира куплет, групирање на 
два концепта што одеднаш се спротивставуваат и ги 
вклучуваат двата концепта, посочувајќи понатаму 
на она што е помеѓу двата, и она што е отаде два-
та. Последица на ова помеѓу-два и отаде-два е тоа 
што најчесто невидливиот трет елемент доминира 
врз Двата. Невидливиот трет аспект на бинарни-
от куплет не е обична релација што ги именува за-
едничките или различните работи што ги поврзу-
ва двата идентитета. Спротивно на тоа, оваа трета 
ствар е во Двата е симултано иманентен (помеѓу) и 
трансцедентен (отаде) одредувач на бинартниот ку-
плет што има сопствени идентитет и достоинство 
посреде деловите на Двата, со тоа одредувајќи го и 
идентитетот на деловите на Двата и самиот иденти-
тет. Заради тоа што Двете ја условува онтолошка-
та индивидуација на идентитетите, идентитетот во 
себе ја носи не само бинарната релација (секогаш 
поделба и често контрадикција) но, исто така, оваа 

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two

predicative distinction between what a singular identity 
is against everything that identity is not).

No matter its configuration, the binary relation is a 
foundational precondition of perception and thought. 
We know what we know because of the distinctions 
encouraged by the binary relation, and yet our knowledge 
exceeds this precondition for individuation. The binary 
relation is given in perception and interpretation, as a 
gift with all of its surplus and debt, and as a pharmakon 
with its poison and cure. It is received when human 
perception apprehends and interprets identities of any 
sort, and the binary relation is assumed (or taken-on) 
when the perceiver designates a particular identity as-
one, individuating it by dividing it out from and against 
the backdrop of the radical and infinite multiplicity of 
being, carving it from the multiple and into the one, 
making it an individual by distinguish it from a proximal 
other. When we identify an identity by picking it out of the 
multiplicity of individuals, objects, ideas, and cultural-
institutional bodies that surround us then we have 
always already individuated that identity by dividing it 
from what it is not. In this way, alongside the theories 
of the Two outlined above, identity is revealed to have a 
structure that is more Two than it is One – a structure 
that is not foreclosed by either the fragmentation of 
multiplicity or the totalizing violence of singularity, but 
rather, a double structure that (although it may resist the 
formative aspects of perception) is still radically open to 
our works of configuration.



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

13
1

Identities

внатрешна релација што е присутна помеѓу и отаде 
сопствените конститутивни релеи на вишок и кусок, 
добивка и загуба, потенцијалност и актуелност, ид-
ност и историчност. Посреде секоја од овие концеп-
туални фигури што го именува внатрешниот живот 
на идентитетите, е помеѓу и отаде во секој израз.

Така, идентитетот не е сингуларен. Ова е јасно. Спро-
тивно, идентитетот е Два. Идентитетот – бидување 
различен од себе, од битијата и од Битието – е фун-
даментално раздвоен. Сепак, идентитетот не е само 
подвоен или сведен на дивизија, туку идентитетот 
е битие-во-дивизија што секогаш е донфигурирано 
во конкретни политички или вредносно-оптоваре-
ни начини.88 Метафизиката на бинарните релации 
овде сугерирана ја воздигнува и осветлува важноста 
на категоријата Два во онтолошкиот домен, и, по пат 
на продолжение, во доменот на јазикот и дискурсот. 
Бинарната релација, бидувајќи е подвојување на кон-
цептите и различност на релации што се појавуваат 
помеѓу-два и отаде-два, е дадена во нашето искуство 
на битие-во-светот (во дистинкцијата помеѓу иден-
титетите), и исто така дадена во нашето искуство на 
дискурсот (во дијалошкиот рапорт помеѓу дискурси-
те и индивидуите), и со оглед на нашето искуство на 
дискурсот (во дијалошкиот рапорт помеѓу дискурси-

88	 Во проширена верзија на овој есеј се тврди дека голема 
кон фигурација на идентитетот што се појавува во текот 
на историјата на метафизичката рефлексија – бинарна, 
дихотомија, дуалитет, поларитет, парадокс, паралакс, 
хибридност и антиномија – секоја содржи недопрени 
критички ресурси за промислување на концептот 
на идентитетот. Овие потенцијали иако присутни во 
концептот на идентитетот. Овие потенцијали, иако 
присутни во горенаведените конфигурации, најмногу се 
остварени во фигурите на дијалектиката и chiasmus, токму 
поради овие два концепти најлесно се организира, содржи 
и радикализира побогати аспекти од споменатите осум 
конфигурации (“Being, Dialectics, and Chiasmus”). 



13
2

те и индивидуите). Нашиот концепт за светот е ус-
ловен од дистинкцијата помеѓу два, и нашето иску-
ство на комуникација и дискурзивна размена е исто 
така условено од повикот и одговорот, прашањето 
и одговорот, критиката и радоста – секои од нив се 
примери на Два, инкарнирани во телесната форма 
на разговорот. Од концептот на светот до практика-
та на дискурсот, бинарната релација е поставена во 
контекст на куплет, што е групирање на два консти-
туирани и од обата концепта и од она што е помеѓу-
два и отаде-два.

Да се нагласи важноста на бинарната релација и да 
се промовира теорија за нејзината централност, се-
како, не значи да се потврди хиерархиско разбирање 
на нејзиното значење или да се промовира хеге-
мониско разбирање на Две што може да поттикне 
привилегирање на еден бинарен термни над дру-
гиот. Спротивно на тоа, начините на кои бинарната 
релација го условува нашето мислење за идентите-
тот мора да бидат интенционално артикулирани со 
цел да се создадат нови приоди во конфигурирање и 
трансформирање на бинарната релација каква што 
ја среќаваме, каква што е продуцирана и репродуци-
рана и во метафизиката и во онтологијата, и во дис-
курсот за метафизиката и онтологијата. Како дода-
ток на детермирањето на битието детерминирано од 
генералниот дискурс за метафизиката и специфич-
ните грижи на онтологијата, бинарната релација 
служи како активно средство на категоризација 
употребено во секојдневната рефлексија. Куплетите 
се вклучени во пецепција и индивидуација на раз-
личен вид на контексти, од обичните вклучувања 
на имињата за полесна употреба, до креативното 
поврзување на концептите за филозофски цели, до 
дискурзивни размени во јавните или приватни ака-
демски сфери. Со тоа што е основана индикација и 
на дивизијата и на унификацијата, куплетот е де-

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



Journal for Politics, Gender and Culture / Vol. 13 / 2016-2017

13
3

Identities

финиран како категоричко групирање на два дела 
што се провлечени од масивното мноштво битија и 
поставени во релација едно наспроти друго. Фунда-
менталната работа на метафизичката теорија и он-
толошката теорија, тогаш, е да се теоретизира онто-
лошкиот идентитет – т.е. тоа што значи да се иден-
тификува нешто како ствар. Теоритизирањето на 
апстрактниот идентитет, сепак, изискува некој вид 
на конфигурација на индивидуирачкиот куплет што 
помага во зацврстување на некој особен идентитет. 
Овие конфигуграции зависат од тоа дали куплетот е 
тематски асоцијативен (како категориите на теорија 
и пракса, или вера и разум), или вклучен како дел 
од самата индивидуација (како предикативната 
дистинкција помеѓу она што сунгуларниот иденти-
тет е наспроти сè што идентитетот не е).

Без оглед на конфигурацијата, бинарната релација 
е темелен предуслов за перцепцијата и мислата. 
Знаеме она што знаеме заради дистинкциите ох-
рабрени од страна на бинарната релација, а се-
пак нашето знаење го надминува овој предуслов 
за индивидуација. Бинарната релација е дадена во 
перцепцијата и интерпретацијата, како дар со сите 
вишоци и долг, и како фармакон со сите негови 
отрови и лекови. Таа е прифатена кога човечката 
перцепција ги фаќа и интерпретира идентитетите 
од било кој вид, и бинарната релација е претпоста-
вено (или преземена) кога оној што перципира гра-
ди особен идентитет како-еден, индивидуирајќи го 
преку негово разделување од и наспроти позадина-
та на радикалното и бесконечно мноштвото битија, 
издвојувајќи го од мноштвото во едното, правеќи го 
индивидуа преку разликување од блиското друго. 
Кога ќе идентификуваме идентитет преку негово-
то издвојување од мноштвото индивидуи, објекти, 
идеи, и културно-институционални тела што нè оп-
кружуваат, тогаш ние ќе го имаме секогаш веќе ин-



13
4

дивидуирано тој идентитет преку негово изделување 
од она што тој не е. На тој начин, заедно со теории-
те на Две изложени погоре, откриве дека идентите-
тот има структура што е повеќе Два отколку Едно – 
структура што не е затворена ниту од фрагметацијата 
на мноштовото ниту од тотализирачкото насилство 
на сингуларноста, туку попрво претставува двојна 
структура што (иако може да се противи на формал-
ните аспекти на перцепцијата) е уште радикално от-
ворена за нашите дела на конфгурација.

Превод од англиски:
Јордан Шишовски

Maxwell Kennel I Identity, Ontology, and the Two



16
0

 

Identiteti: Spisanie za politika, rod i kultura

(ISSN 1857- 8616)

Izdava~: Институт за општествени  
и хуманистички науки - Скопје

“20 Октомври” бр. 8, 1000 Skopje, Makedonija
tel.: +389 2 3113 059
www.isshs.edu.mk
e-mail: info@identitiesjournal.edu.mk
www.identitiesjournal.edu.mk



ISSN 1857- 8616
www.isshs.edu.mk 
www.identitiesjournal.edu.mk/


